l.a Découverte

Penser I’écoféminisme
Féminisme de la subsistance et écoféminisme vernaculaire

DANS TRAVAIL, GENRE ET SOCIETES 2019/2 (N° 42), PAGES 29 A 47
EDITIONS LA DECOUVERTE
ISSN 1294-6303

ISBN 9782348054822
DOI10.3917/tgs.042.0029

Article disponible en ligne a I'adresse
https://www.cairn.info/revue-travail-genre-et-societes-2019-2-page-29.htm

’0. CAIRN

MATIERES A REFLEXION

Découvrir le sommaire de ce numéro, suivre la revue par email, sabonner...

Flashez ce QR Code pour accéder a la page de ce numéro sur Cairn.info.

Distribution électronique Cairn.info pour La Découverte.

La reproduction ou représentation de cet article, notamment par photocopie, n'est autorisée que dans les limites des conditions générales d'utilisation du site ou, le
cas échéant, des conditions générales de la licence souscrite par votre établissement. Toute autre reproduction ou représentation, en tout ou partie, sous quelque
forme et de quelque maniére que ce soit, est interdite sauf accord préalable et écrit de I'éditeur, en dehors des cas prévus par la législation en vigueur en France. Il est
précisé que son stockage dans une base de données est également interdit.


https://www.cairn.info/revue-travail-genre-et-societes-2019-2-page-29.htm&wt.src=pdf
https://www.cairn.info/publications-de-Genevi%C3%A8ve-Pruvost--550.htm?wt.src=pdf
https://www.cairn.info/revue-travail-genre-et-societes.htm&wt.src=pdf
https://www.cairn.info/editeur.php?ID_EDITEUR=DEC&wt.src=pdf
https://www.cairn.info/revue-travail-genre-et-societes-2019-2-page-29.htm&wt.src=pdf

PENSER L’ECOFEMINISME

FEMINISME DE LA SUBSISTANCE
ET ECOFEMINISME VERNACULAIRE

Genevieve Pruvost

ature, femme. Mots impies, selon la formule

de Joan Scott [1990]. Le féminisme matérialiste

francais s’est fondé contre le féminisme dif-

férentialiste, instituant une dichotomie entre
I'affirmation d’une nécessaire dénaturalisation des roles de
sexes et un éloge de la féminitude, taxé d’essentialiste, occul-
tant, dans cette opposition binaire, tout un pan de I'histoire
féministe matérialiste qui s’est perpétuée aux Etats-Unis, en
Allemagne, en Italie, en Australie et en Inde et semble avoir
été perdu en France, du moins sur la scéne académique et
publique. Est-ce le cas du c6té des « féministes ordinaires »,
qui, par définition, traduisent leur engagement dans leur
pratique quotidienne plutdt que dans des prises de position
publiques [Achin et Naudier, 2010] ? A 1'occasion d’une en-
quéte de huit ans sur les alternatives écologiques en zone
rurale, j’ai de fait été amenée a rencontrer dans différentes
régions de France des femmes guérisseuses, agricultrices bio,
écoconstructrices, accoucheuses, cueilleuses de plantes médi-
cinales, éleveuses de brebis, tisserandes, plasticiennes, dan-
seuses, habitantes de squats ruraux, nomades, boulangeres,
énergéticiennes, de 20 a 75 ans, cumulant souvent plusieurs
métiers, vivant en général a la campagne, pour qui la recon-
nexion avec I’environnement naturel est vécue sous la forme

doi : 10.3917/tgs.042.0029 Travail, genre et sociétés n° 42 — Novembre 2019 A 29



Genevieéve Pruvost

" Clest le cas de
Frangoise d’Eaubonne,
Silvia Federici et de
Maria Mies.

d’une force émancipatrice. On ne peut pas étre plus loin de
I'un des enseignements les plus communément admis du
féminisme universaliste, a savoir que c’est I’assignation des
femmes du c6té de la nature qui a conduit a leur aliénation.

L’enjeu ici n’est pas de présenter une sociodémographie
qui cernerait les contours de ce féminisme sur lequel des
recherches sont en cours et d’autres a initier, mais de ren-
verser la perspective analytique : en quoi les faits et gestes
que ces femmes opposent quotidiennement au systeme de
marchandisation du monde et de destruction de la biodiver-
sité obligent a repenser le primat féministe de l'acces égali-
taire au travail rémunéré et aux lieux de pouvoir ? Y a-t-il
des théories féministes qui prennent en charge ce type d’ex-
périence ? En regardant les textes d’histoire et de sociologie
féministes qui accordent la part belle a I’agriculture, a 1’arti-
sanat et a 'autoproduction a domicile, s’est dessiné un cor-
pus d’ouvrages, principalement écrits dans les années 1970
et au début des années 1980, qui a pour point commun de
critiquer 'évidence de I'émancipation par le travail salarié
en régime capitaliste, opérant un déplacement important par
rapport au reste du Mouvement de libération des femmes,
en se centrant sur 'autonomie et la finalité du travail (rému-
néré ou domestique). Les femmes contrdlent-elles la matiére
premiére, les outils, le temps d’exécution, la valeur symbo-
lique et la destination de leur travail ? Sil s’agit bien pour les
féministes de la subsistance de défendre un principe d’éga-
lité entre les sexes, cet horizon n’est en effet pas considéré
comme suffisant, avec une réflexion généalogique historique
sur la modernité. L'industrialisation a-t-elle été un gain pour
les femmes ?

Ce type de questionnement releve d’un courant que j’ai
choisi de qualifier de « féminisme de la subsistance » en ce
que la subsistance (l'autoproduction de besoins élémen-
taires) et la durabilité (en termes de viabilité économique
et écologique) doivent étre intégrées comme criteres d’une
action féministe. Pour partie d’inspiration marxiste’, le fé-
minisme de la subsistance agrége des théoriciennes qui se
revendiquent écoféministe comme l’écrivaine frangaise,
Francoise d’Eaubonne, la sociologue allemande Maria Mies,
la physicienne activiste indienne Vandana Shiva, I’écrivaine
étatsunienne néo-paienne Starhawk et d’autres qui ne se re-
vendiquent pas de l'écoféminisme, comme la politiste ita-
lo-étatsunienne, Silvia Federici ou des historiennes du tra-
vail des femmes, principalement anglophones. Plutdt que
de présenter ici 1’éventail de leurs positionnements distincts,
on s’intéressera a la transversalité de leur argumentation, en
matiére de conceptualisation du travail domestique et du
travail de subsistance, d’interprétation genrée des conditions
d’émergence historique du capitalisme et de conception du
changement social.

30 A Travail, genre et sociétés n° 42 — Novembre 2019



Penser I’écoféminisme

LE TERREAU DES ECOFEMINISTES VERNACULAIRES

Avant de décliner les théories et principes que partagent
les féministes de subsistance, il importe de rappeler que
leur travail d’intellectuelles puisent dans des pratiques qui
visent a changer 'ensemble du mode de vie qui ont été di-
rectement expérimentées : dans les années 1970, Francoise
d’Eaubonne a activement participé a la lutte antinucléaire
et défend le modele anarchiste de la vie en petite commu-
nauté ; Silvia Federici et Mariarosa Dalla Costa ont vécu a la
méme période dans un collectif ambulant de conscientisa-
tion féministe [Toupin, 2014] ; Vandana Shiva a créé en 1991
en Inde l'association Navdanya, qui est un lieu de vie, de
formation agricole, de conservation de semences, de protec-
tion des droits des fermiers ; Starhawk est formatrice en per-
maculture (contraction de « permanent agriculture »), soit
un mode d’action systémique qui permet de créer des lieux
de vie autonomes et durables ; Maria Mies fait de sa traver-
sée des mondes paysans allemands et indiens, ainsi que des
alternatives écologistes, des expériences fondatrices.

C’est la raison pour laquelle il importe ici de repartir de
I'enquéte sociologique a la source de la découverte de ce cor-
pus de textes. C’est en menant des entretiens et en ethno-
graphiant la conversion au mode de vie écologique en zone
rurale qu'ont émergé des discours sur la force du principe
féminin, qui au fil des ans ont fait somme, interrogeant l’ali-
gnement sur des normes masculines sur lesquelles javais
jusqu’ici travaillé —a partir de 'acces des femmes aux mé-
tiers d’hommes. La moitié des femmes rencontrées’ dans une  *N =121 dont soixante
nébuleuse écologiste rurale (en marge du parti des Verts, des et une femmes.
grandes associations et administrations du développement
durable) se reconnaissent dans I'équation suivante : « Je suis
femme, je n’ai pas perdu le lien avec la nature, il y a de la
puissance en moi. » Tres rares sont celles qui s’autodésignent
comme féministes, en dehors de quelques-unes, qui ont mi-
lité dans des groupes anarchistes. Comment expliquer cette
mise a distance ? Les entretiens biographiques convergent :
le féminisme est compris comme un mouvement normatif
qui prone le travail a plein temps, rémunéré, en dehors de
chez soi, avec délégation du soin des proches a des services,
sans soutien pour les femmes qui font d’autres choix de vie.

Pour autant, ces femmes ne s’affilient pas a «1’éternel
féminin » traditionnaliste et explorent une gamme étendue
de roles de sexe. Ces femmes autofabriquent leur maison, se
livrent a de longues marches solitaires, diurnes et nocturnes,
dans la forét, font du stop sur les routes par tous les temps,
en routarde ; elles défrichent des champs a la pioche ; elles
sont parfois celles qui menent l'activité la plus rémunéra-
trice de leur couple ; elles savent conduire un tracteur, ma-
nier la bétonniere ; elles hébergent des inconnu-es sous leur

Travail, genre et sociétés n° 42 — Novembre 2019 A 31



Genevieéve Pruvost

: Mission
interministérielle de
vigilance et de lutte
contre les dérives
sectaires, créé en 2002,
sous l'autorité du
Premier ministre.

T ne s’agit pas de
donner a ce terme le
sens qu’Ivan Illich lui
confere dans Le genre
vernaculaire [Illich,
2005]. Dans un ouvrage
en cours d’écriture

sur le féminisme

de subsistance, je
reviendrai longuement
sur la position d'Ivan
Illich et sa place dans
le féminisme de la
subsistance.

toit et n’ont pas toutes des enfants. Une partie d’entre elles a
vécu en communauté, dans des collectifs — parfois dans des
squats —, a participé a des luttes écologistes ou a des festivals,
tandis que d’autres ont toujours vécu en couple, mais avec
des divorces et des séparations. Une telle liberté de mouve-
ment, combinée a une grande polyvalence manuelle, ébranle
d’un coup les stéréotypes sur le maternalisme supposé de
«bonnes femmes » écolos, allaitantes, confinées dans leur
foyer a rincer des couches lavables a la main, qui ne s’inté-
resseraient qu’a répandre le bien-étre dans la chaleur de leur
foyer [Badinter, 2010].

Les féministes militantes qui ceuvrent sur le terrain des
inégalités, du sexisme et des violences, et plus généralement,
les femmes qui ont opté pour la voie de 1’ascension profes-
sionnelle ignorent les contraintes propres a cette population
rurale. Ainsi quand ces femmes écolos se trouvent en proie
a de véritables « chasses aux sorcieres » selon leurs termes
(en étant pourchassées par des ex-conjoints qui obtiennent
la garde des enfants, par des voisin-e-s malveillant-e-s ou par
la Mivilude®), c’est vers d’autres groupes de soutien qu’elles
se tournent pour avoir le droit de vivre autrement dans leur
environnement immédiat. Elles entretiennent de forts liens
autochtones, avec les ancienne's du village, en participant
a des actions associatives avec des proches (conjoint-e-s, co-
habitant-e:s, groupe d’entraide sur une vingtaine de km?’)
qui partagent pleinement leur mode de vie et soutiennent
une pratique écologique en particulier (I'agriculture bio, la
construction en terre crue, la naissance alternative, 1’habitat
léger, une pratique artisanale et artistique) avec des temps de
participation a des luttes [Pruvost, 2015]). Certaines d’entre
elles disposent enfin d'un cercle —sororal — de femmes et
n’hésitent pas a participer a des rencontres improvisées, ré-
servées aux femmes dans des festivals.

Comment qualifier ces femmes qui se présenteraient da-
vantage comme praticiennes de 1’écologie que comme fé-
ministes ? Il m’a fallu cinq ans d’enquéte du nord au sud
de la France pour que ces diverses rencontres se nouent
en une mouvance que je qualifierai d’« écoféminisme ver-
naculaire ». « Vernaculaire », pour ne pas reprendre ici le
terme de féminisme «indigene » qui renvoie aux peuples
colonisés par les Européens, mais pour signifier cependant
qu’il existe en Europe des personnes qui revendiquent une
autochtonie (native et non nécessairement native de la ré-
gion) qui consiste a tisser des liens et ceuvrer avec les per-
sonnes, les ressources et I'histoire propre d’'un méme terri-
toire quotidiennement habité*. « Ecoféministe », en ce qu’il
renvoie a l'intersection de la lutte écologiste et de celle pour
la reconnaissance des femmes dans cette lutte, a gauche de
I’échiquier politique, dans une perspective non homophobe
et non raciste. Cette mouvance ne forme pourtant pas un

32 A Travail, genre et sociétés n° 42 — Novembre 2019



Penser I’écoféminisme

mouvement coordonné avec des plumes attitrées, sinon des
femmes, qui écrivent en leur nom et/ou au nom d’une cause
commune comme Sylvie Barbe [2013] dans son ouvrage Vivre
en yourte, tout a la fois autobiographique et politique, sur son
expérience de femme et sa lutte pour I'habitat 1éger dans le
cadre d’une cause commune, comme la naissance alternative
[Pruvost, 2017].

Comment expliquer cette absence de structuration en un
mouvement ? Mon hypotheése est qu’en France, cette invisi-
bilisation ne touche pas seulement les écoféministes vernacu-
laires mais aussi les théoriciennes et militantes écoféministes
qui n’ont pu étendre leur renommée, en raison d’une double
conjonction spécifique a la France, a partir des années 1980 et
1990 : apres l'effervescence des années 1970, le mouvement
écologiste francais ne dispose ni de programme universitaire
d’humanités environnementales dansle paysageacadémique,
ni de mouvement New Age aussi structuré qu’en Allemagne
et aux Etats-Unis pour assurer une continuité avec le mouve-
ment hippie. A ces obstacles s’ajoute un antiféminisme qui a
conduit le mouvement féministe, pour avoir droit de cité dans
le champ tant politique quuniversitaire, universaliste répu-
blicain, a marginaliser en son sein des expressions féministes
suspectées d’essentialisme. Ainsi, alors méme que 1’écofémi-
nisme états-unien, allemand, italien, australien dispose de
« classiques » toujours publiés, de chaires universitaires, de
congres, d'une variété de labellisation (du féminisme spiri-
tuel, paien, au féminisme écosocialiste), les études de genre
en France et les maisons d’édition ont ignoré jusqu’a une date
récente 1'écoféminisme [Larrere, 2012 ; Hache, 2016]. Il n’est
donc pas étonnant que les écoféministes vernaculaires se
disent plus familieres d’ouvrages sur la reconnaissance des
plantes, la sagesse amérindienne, bouddhiste, celte, hindoue
que de textes écoféministes, écoqueers, anarchaféministes
qui étaient, jusqu’a il y a peu, difficiles d’acces.

Méme si, en France, les relais nécessaires a la diffusion
du mouvement écoféministe ont été déficitaires pendant une
trentaine d’années, force est de constater que cette branche
n’est pas morte sur pied grace au travail de I’'ombre accom-
pli par les écoféministes vernaculaires de différentes généra-
tions, dont la marque de fabrique est moins de se préoccu-
per de tracer des frontieres intellectuelles et militantes que
de proposer un décloisonnement entre savoirs et pratiques,
avec des principes politiques, expérimentés sur le mode de
I'action directe, destinés a inspirer un changement de so-
ciété, avec une transmission orale, réservée a celles et ceux
qui prennent la peine de partager un moment a leurs cotés.
Les féministes de la subsistance, dont une partie des travaux
sera exposée ici, ne sont ni plus ni moins des féministes qui
ont cotoyé et éprouvé cet écoféminisme vernaculaire, dans
leur enfance avec leur mere [Federici, 2016 ; Mies, 2011], et

Travail, genre et sociétés n° 42 — Novembre 2019 A 33



Genevieéve Pruvost

qui ont formalisé ces pratiques en concepts féministes op-
posables publiquement dans l'arene des controverses po-
litiques. Leurs théories sont donc au sens propre et figuré
« grounded » —ancrées [Glaser et Strauss, 2010]. En voici
quelques idées fortes.

LE TRAVAIL DE SUBSISTANCE
N’EST PAS UN TORCHON A BRULER

Suivant ce mot d’ordre typique de 1969, « Changer la
vie », pour les féministes de la subsistance, c’est tout d’abord
sortir conjointement de l'aliénation du travail salarié et de
la réduction de la sphére domestique a la consommation.
Le groupe féministe Wages for Housework, créé en 1972, avec
entre autres Silvia Federici, Mariarosa Dalla Costa et Selma
James, s’est fait 1’écho de cette double dénonciation (prin-
cipalement aux Etats-Unis, en Italie et en Suisse). Wages for
Housework s’oppose a l'idée que « I'égalité puisse se résumer
au droit égal d’avoir les poumons atteints et de crever a la
mine [...]. Il faut donc changer les conditions de travail des
femmes et des hommes pour que tout le monde soit égale-
ment protégé » [Federici, 2016, p. 97]. Le travail en régime
capitaliste est « une illusion » [ibid., p. 93] : « Les ouvrieres
[....] ont découvert que le bleu de travail ne leur donnait pas
plus de pouvoir que le tablier de cuisine — et souvent encore
moins de temps et d’énergie pour combattre leur double ex-
ploitation. » [ibid., p. 37].

La co-fondatrice du Front homosexuel d’action révolu-
tionnaire (FHAR) et animatrice du groupe « Ecologie et fé-
minisme », Francoise d’Eaubonne, quoiqu’hostile au salaire
ménager, est sur la méme ligne concernant 1’émancipation
des femmes par le travail salarié : sans contrdle des nais-
sances, ni changement de régime industriel asservissant, ni
abolition de la famille patriarcale, il s’agit a ses yeux d’une
exploitation redoublée.

« Par quel beau miracle, I'introduction de cette lapine, de cette servante

sans gages, de cette misérable jument a deux pattes dans l'usine ou l’ate-

lier va-t-elle lui rendre sa “dignité d’étre humain” et contribuer au “bien-
étre de la famille” ? [...] Méme avec le partiel secours d"une automation
par ailleurs crétinisante, d'une légere élévation de niveau de vie et de
scolarisation [...], tout ce contexte nécessaire pour rendre simplement
possible la seconde journée de travail d"une femme, reste I'imposture de

“libérer” le sexe féminin par l’activité extérieure sans la libérer de I'insti-

tution familiale. » [Eaubonne, 1978, p. 64].

Wages for Housework et Frangoise d’Eaubonne s’inscrivent
dans la continuité des revendications formulées en 1968 : « La
premiere valeur a détruire est celle du travail, noyau de la
morale et méme de la mystique du monde marchand. » [ibid.,
p- 183]. Francoise d’Eaubonne ajoute a cet argumentaire une
dénonciation écologique : elle alerte sur la corrélation entre

34 A Travail, genre et sociétés n° 42 — Novembre 2019



Penser I’écoféminisme

I'extension du travail salarié et le défrichage des terres dis-
ponibles pour une mise en culture industrielle. La logique
qui consiste a métamorphoser la femme au foyer en consom-
matrice et a la soumettre au diktat du salariat a plein temps,
alimente la croyance en la croissance illimitée : « produire
pour consommer, consommer pour produire » [ibid., p. 80].
Ce type de positionnement féministe, en symétrisant la
figure de la femme au foyer et de la salariée, prend a re-
bours une partie des revendications féministes de 1'époque :
le travail domestique dit « reproductif » n’est tout d’abord
pas percu comme a priori moins dégradant que le travail dit
« productif ». Pour Mariarosa Dalla Costa, la stigmatisation
de la femme au foyer participe méme d’une colonisation
du méme type que celle que Franz Fanon a identifié dans le
tiers-monde et qui consiste a diviser les colonisés entre eux
pour qu’ils n’associent pas leur force [Dalla Costa et James,
1973]°. Inversant le regard critique sur le travail domestique " Les féministes
comme traditionnel et conservateur, Silvia Federici en vient italiennes de Wages for
a présenter le « travail reproductif » comme « le point zéro H;ﬁfﬁ”fﬁfﬁ“ﬁgﬁ
de la pratique révolutionnaire [...]. Tout ce que nous faisons If:)éminine bieﬁ n}:oins
au quotidien pour produire notre existence développe notre  salariée que dans
capacité a coopérer, non pas seulement a résister a notre dés- ~ d'autres pays d’Europe
humanisation mais 4 apprendre a construire le monde en 712 méme époque.
espace d’épanouissement, de créativité et de sollicitude. »
[Federici, 2016, p. 10]. Les féministes de la subsistance réins-
crivent enfin le travail domestique dans I’économie de pro-
duction matérielle de biens de premiere nécessité.
C’est cette dimension que Maria Mies et Vandana Shiva
mettront au coeur de leur argumentation dans les années
1980 et 1990, a partir de la situation géopolitique des femmes
du sud : 80 % des femmes de 1’Afrique subsaharienne pro-
duisent les denrées alimentaires et le secteur agricole indien
compte entre 70 et 80 % de femmes. Il se trouve que cette
agriculture de subsistance, en polyculture, qui sait composer
avec les contraintes de son biotope, est non polluante, fon-
dée sur I’assortiment d’une biodiversité de plantes et d’ani-
maux, et qu'elle est a méme de répondre aux besoins élé-
mentaires de groupes humains, a condition que 'exode rural
soit enrayé et que les femmes puissent disposer d'un acces
a la terre — « un champ a soi» [Agarwal, 1994]. Or l’agri-
culture vivriére subit une attaque de premier plan depuis
la Seconde Guerre mondiale, au motif qu’elle serait « sous-
développée », « féodale » [Mies, 1999 ; Federici, 2014]. Avec
I'expansion de I’économie monétaire via 1'industrialisation,
les femmes se trouvent surexploitées, parce que sous-payées
quand elles accomplissent un travail rémunéré, en plus d’étre
soumises a l'obligation d’accomplir des taches domestiques
usuelles et le travail de subsistance vivrier — indispensable a
la survie de la famille. Ces trois missions, combinées a une
croissance démographique qui n’a rien de «naturel », sont

Travail, genre et sociétés n° 42 — Novembre 2019 A 35



Genevieéve Pruvost

intenables et maintiennent les peuples en grande pauvreté
et les femmes sont en premiére ligne. Les enquétes sur I'im-
plantation d’usines révélent une augmentation de la violence
conjugale [Mies, 1982] ; de nouvelles chasses aux sorcieres,
en Afrique, sont subies par des paysannes qui ne veulent pas
vendre leurs terres aux multinationales pour conserver les
moyens de leur autosuffisance et qui se retrouvent accusées
de sorcellerie [Federici, 2016].

Cette nouvelle guerre économique mondiale est d’au-
tant plus préjudiciable aux femmes qu’elle s’attaque a des
savoirs proprement féminins, comme la préservation des se-
mences et, dans le méme temps, le prestige symbolique qui
en découle. Le travail de subsistance ne releve en effet pas
seulement d’un ordre matériel d’assouvissement de besoins
élémentaires, mais d'un ordre cosmologique.

« Pour les femmes du Tiers-monde qui luttent pour la conservation de

leur base de survie [...], le divorce entre spirituel et matériel est incom-

préhensible ; pour elles, le terme “Meére terre” n’a pas besoin d’étre mis
en évidence par des guillemets, parce qu’elles voient la terre comme un
étre vivant qui garantit leur propre survie et celle de leurs enfants. Elles
respectent et célebrent le caractere sacré de la terre et s'opposent a sa
transformation en matiéres premiéres mortes pour l'industrialisme et la

production de marchandises. » [Mies et Shiva, 1999, p. 33]

C’est dans ce cadre global que les féministes de la sub-
sistance pensent le travail qui revét des lors une tout autre
signification : a la dualité classique entre travail salarié et tra-
vail domestique, est opposée la partition entre travail indus-
trialisé (rémunéré et domestique) et travail de subsistance en
tant qu’activité collective, vitale pour la survie planétaire.

L'INVENTION DE LA FEMME AU FOYER

Les féministes de la subsistance constatent que la scission
entre sphere reproductive et sphére productive, s’est accom-
pagnée d’une spécialisation des femmes dans le travail mé-
nager et d’une requalification de ces taches en corvée. Loin
d’estimer qu’il s’agirait d’un invariant anthropologique, les
féministes de la subsistance proceédent a une historicisation
du phénomeéne. « Les femmes sont d’abord dévaluées parce
que leur travail coopere avec des processus qui se trouvent
dans la nature et ensuite parce que le travail qui satisfait
les besoins et assure la subsistance est dévalué en général »
[Shiva, 1989, p. 7] par le capitalisme, a la faveur d’évolutions
économiques, familiales et politiques emboitées, de longue
durée. S'appuyant sur des historiennes féministes dont les
ouvrages paraissent durant la décennie 1974-1984, les fémi-
nistes de la subsistance proposent une autre histoire du tra-
vail des femmes.

Le premier travail de dénaturalisation auquel elles se
livrent consiste a relier I'invention de la femme au foyer a

36 A Travail, genre et sociétés n° 42 — Novembre 2019



Penser I’écoféminisme

celle de la modernité capitaliste. Pour que s’invente le tra-
vail domestique avec l'i image d’Epinal de la fée du logis qui
fait principalement la cuisine, le rangement et les courses
(en lieu et place du travail de préservation des semences,
nourrissage et traite d’animaux, collecte de fagots et d’herbes
médicinales, couture, vannerie, participation aux travaux
collectifs de récolte, soit des activités indispensables a la
survie d'une maisonnée en régime non industrialisé), il faut
une transformation d’ampleur qui tient a la fin des sociétés
paysannes et un changement dans le rapport a la nature. La
philosophe et historienne des sciences écoféministes états-
unienne Carolyn Merchant montre que ce changement
s’opére au xvI° et xvir° siecle avec la révolution scientifique
et philosophique rationnelle : la nature, organique, vivante,
pleine de signes, associée a une terre nourriciére, devient
une matiere inerte, muette, passive, appréhendée suivant un
modele mécaniste, qui conduit a une dualisation du corps
et de I’esprit — un grand partage —, avec des effets de longue
durée sur le développement occidental : puisque la nature
est morte, s'ouvre la voie de l'exploitation rationnelle des
ressources naturelles qui n’est pas dissociable d"une domi-
nation croisée de race, de classe et de sexe par les hommes
blancs européens [Merchant, 1980]. En trois siecles, 'Europe
passe ainsi de maisonnées interagissant avec un milieu de
vie nourricier (forét, riviere, champs, animaux) a des zones
pavillonnaires, entourées de gazon non comestible, avec des
usines lointaines, qui fabriquent plats préparés et vétements
synthétiques, suivant un haut niveau de division internatio-
nale du travail.
Entre ces deux modes d’organisation s’est intercalée
la révolution industrielle. Pour les féministes de la subsis-
tance, cette grande transformation dépend du changement
de fonction assigné a la famille. Avant l'industrialisation,
I’ensemble des co-résident-e-s des deux sexes et de tous ages
d’une maisonnée forme une « famille » (au-dela des liens de
parenté) qui participe a la subsistance commune, suivant
une division coutumiere du travail, selon le sexe et les ages.
A ce modele de petites familles paysannes et artisanes, ru-
rales ma]orltalres en nombre’, se substitue progresswement * 65 % de la population
au xix° siecle la norme de la famille nucléaire, régie par un  anglaiseet75%dela
chef de famille qui se consacre presque exclusivement a un ~ Population francaise
L . X N vit de l'agriculture au
travail rémunéré, tandis que sa femme accomplit au foyer un  yyyr* siecle [Tilly et
travail de consommation et d’éducation d’enfants scolarisés.  Scott, 1989].
Si cette évolution historique n’est guére contestée [Tilly et
Scott, 1978], l'interprétation genrée du phénomene differe en
revanche, selon qu’elle est rapportée téléologiquement a son
devenir futur (la norme du couple salarié biactif, percu im-
plicitement comme une amélioration) ou a sa version anté-
rieure (I’archétype de la famille paysanne-artisane, présentée
comme non pas nécessairement archaique). Les féministes

Travail, genre et sociétés n° 42 — Novembre 2019 A 37



Genevieéve Pruvost

" Cette pensée de
I’économie des années
1750 considere que la
richesse des nations
tient a la capacité de la
terre et des travailleurs/
travailleuses de la

terre a produire de

quoi vivre.

de la subsistance explorent principalement cette derniere
option.

Ainsi la sociologue féministe Ann Oakley étudie-t-elle
la satisfaction au travail des femmes au foyer des années
1970 en consacrant le premier chapitre de son ouvrage a
une longue mise en place historique depuis le Moyen-age,
qui la conduit a relativiser la consistance économique du
travail ménager, sous sa version moderne. Elle note qu’au
xix° siecle, « en conséquence de l'industrialisation, le foyer si-
gnifie “famille” plutdt que “travail”. [....] La famille signifie
femmes. Les femmes portent les enfants, les femmes élevent
les enfants, les femmes sont a la maison en tant que femme
au foyer : si la maison veut dire famille, alors la famille, ce
sont les femmes. Quel est ce type de famille ? Comparée avec
d’autres systémes de parenté au travers de 'histoire et de dif-
férentes cultures, elle est petite, mobile et non productive »
[Oakley, 1974, p. 60, ma traduction]. Le mot est jeté : le tra-
vail domestique de la femme au foyer occidentale moderne
n’est pas un productif, au sens physiocratique du terme’.

L’historienne de 1’économie grenobloise Katherine
Blunden, en 1984, précise de son coté que les femmes au
foyer au xix‘ siecle sont d’autant plus démunies que leur
travail ne leur confére aucune autonomie — en nature et en
argent —, puisqu’elles ne peuvent pas vendre ou échanger le
surplus produit, comparativement a la femme des sociétés
paysannes.

« Cette femme qui fait son pain du grain jusqu’au four, qui mene la char-

rue, produit en nature dans un systéme économique encore largement

tourné vers 1'autoconsommation, elle gere ce qui est en fait un outil de
production agricole, grain et animaux. Mais elle gagne aussi sa vie. Elle
vend sa production sur le marché le plus proche. Elle est censée four-
nir, par sa laiterie, éventuellement sa filature, la trésorerie nécessaire aux
dépenses courantes du ménage. Elle rend compte, non seulement de ce

qu’elle dépense, mais de ce qu’elle gagne » [Blunden, 1982, p. 106].

A Tinverse, les femmes d’intérieur en sont réduites a étre
des ménageres consommatrices qui « ne gerent que cela : la
consommation. Elles dépensent ; elles ne produisent pas »
[ibid., p. 106]. Elle conclut son ouvrage sur un portrait rava-
geur de la famille contemporaine : la consommation a été
miniaturisée pour répondre au format de la famille nucléaire
que Katherine Blunden n’hésite pas a présenter comme un
lieu de reproduction sociale aliénant. « Ce noyau dévorant
d’une famille rétrécie est capable [...] de désolidariser » les
enfants « de liens intenses et variés, du cotoiement de classes
sociales différentes ». Le confinement familial est présen-
té par l'historienne comme une stratégie de mise au travail
capitaliste : il s’agit d’installer deux « poles dissymétriques
et isolés, l'intérieur et l'extérieur, la famille et la produc-
tion » [Blunden, 1982, p. 208] pour qu’il semble normal aux
travailleurs/ses d’étre bien traité-es par leurs proches et
maltraité-es au travail.

38 A Travail, genre et sociétés n° 42 — Novembre 2019



Penser I’écoféminisme

Les journalistes et chercheuses indépendantes étatsu-
niennes, trés connues dans les milieux féministes des années
1970, Barbara Ehrenreich et Deirdre English dans leur briilot
For Her Own Good, [Ehrenreich et English, 1982], I'historienne
de l'architecture Dolores Hayden dans The Grand Domestic
Revolution [Hayden, 1981] et I'historienne des techniques
Ruth Schwartz Cowan dans More Work for Mother [Schwartz
Cowan, 1983], retracent I'histoire américaine des équipe-
ments ménagers et sa rationalisation par les sciences ména-
geres et les industries, en concluant leur travail d’archives
sur une note également pessimiste : au xix° et xx° siecles, les
sciences ménageres sont destinées a formater les femmes
au foyer urbaines a devenir de zélées consommatrices, puis
des travailleuses rémunérées pour contribuer a la hausse
des dépenses du ménage et faire face a un monde ot I'en-
semble des services s’est marchandisé. Le confort moderne
n’'a pas été prévu pour faire gagner du temps aux femmes
qui se trouvent isolées dans des maisons individuelles, avec
des équipements individualisés, sans coopératives permet-
tant de mettre en commun biens et outils, avec des temps
de transport pour la moindre course, sans contrdle des pro-
duits consommés et des infrastructures de distribution, sans
possibilité de coalition entre employées de service, femmes
au foyer et femmes salariées. Observant le développement
des fast-foods et la norme du travail a plein temps pour payer
des emprunts, Dolores Hayden, qui a étudié des expériences
de socialisme utopique au xix° siecle, n’hésite pas a parler de
« backlash » pour les femmes [Hayden, 1982, p. 295].

Tout en veillant a ne pas idéaliser les paysannes d’antan
('ensemble des travaux cités veille a rappeler la pénibilité de
leurs conditions de vie), ces recherches inversent les présup-
posés des Trente Glorieuses, en proposant d’autres lignes de
partage : il y a, d'un c6té, des familles patriarcales o1 l'inter-
dépendance des sexes est vitale pour la survie de la maison-
née, avec des femmes disposant de pouvoirs propres fondés
sur des savoirs propres et, de ’autre, des femmes modernes,
qui travaillent en dehors de leur domicile et dont le travail do-
mestique mécanisé et industrialisé requiert des compétences
réduites, interchangeables et substituables. Appréhendés
sous ce jour, les termes de « famille », « foyer », « ménage »,
« subsistance » n’ont pas le méme sens, d"une ére historique
et géographique a l'autre. Les féministes de la subsistance
insistent sur la nécessaire historicisation et relocalisation
des concepts employés pour éviter les confusions issues de
l'usage de termes inchangés — qui laissent ainsi imaginer que
le travail au foyer des femmes est une fonction universelle et
intemporelle, alors méme qu’elle est corrélative de ’essor du
capitalisme.

« Effacer le passé par I'intermédiaire d"une mémoire sélectivement dé-
faillante permettait de poser 1’éternel féminin si fermement que nous n'y

Travail, genre et sociétés n° 42 — Novembre 2019 A 39



Genevieéve Pruvost

® Sur les controverses
autour des diverses
formes de salaire
ménager, cf. Hélene
Perivier, et Rachel
Silvera (dir.), 2010,
Travail, genre et sociétés,

« Maudite conciliation »,
n° 24, p. 25-27 <https://
www.cairn.info/revue-
travail-genre-et-societes-
2010-2-page-25.htm>.

’ Christine Delphy
dénonce la conception
«physiocratique » de
Barbara Ehrenreich

et Deirdre English, et
des anthropologues
Marshall Sahlins et
Claude Meillassoux
[Delphy, 2001,

p- 172-173].

sommes plus revenus. En assimilant structures préindustrielles et struc-

tures industrialisées, ces messieurs effagaient beaucoup de choses : par-

mi elles, 'efficience égale, a l'intérieur de la production préindustrielle,

de ce qui était marchand et ce qui était autoconsommé. » [Blunden, 1982,

p. 204]

Veronika Bennholdt-Thomsen et Maria Mies [1999] pré-
sentent cette amnésie comme une stratégie de conquéte capi-
taliste pour faire oublier que la nature et les gens disposent
de ressources propres, qui s’autoregénerent, afin de mieux
les remplacer par des produits marchands: « L’économie
moderne, fondée sur la production marchande, 1’argent et
des équipements high-tech, se doit d’éliminer toute réminis-
cence d’une autre économie. C’est parce que ce qui est arti-
ficiellement produit ne peut pas concourir avec ce qui existe
par soi-méme. » [Bennholdt-Thomsen et Mies, 1999, p. 188].
L’invention du dévouement domestique (réduit au « care »,
au ménage et a la cuisine) participe de cette opération d’éra-
dication de savoir-faire autonomes, source d’une abondance
matérielle et affective. Pour les féministes de la subsistance,
cette éradication n’est pas seulement le fait d’agents écono-
miques et politiques du capitalisme. Elle s’appuie aussi sur
le concours des intellectuel-le-s qui ont participé a la disqua-
lification de «la valeur du travail quotidien pour la vie »,
«au nom des soi-disant valeurs supérieures » des Lumieres
[Mies et Shiva, 1999, p. 26]. En qualifiant le travail de subsis-
tance de basse besogne et en n’ceuvrant pas pour une « sweat
equity » — au sens de partage équitable du labeur de produc-
tion des ressources vitales, les intellectuel-le-s ont participé a
la dématérialisation du concept de liberté et d’égalité.

RETOUR CRITIQUE SUR LA CONFUSION
ENTRE SUBSISTANCE ET TRAVAIL DOMESTIQUE

Quid des féministes dans l'occultation de la productivité
de la femme paysanne-artisane ? Clarifier ici les termes du
débat est d’autant plus important que la version du matéria-
lisme portée par Christine Delphy est celle qui I’a emportée
dans les études de genre frangaises.

Christine Delphy, qui ne cache pas ses désaccords avec
The International Wages of Housework Campaign®, Barbara
Ehrenreich et Deirdre English’, propose tout d’abord une
conception universaliste du travail domestique (qui se fonde
sur l'extorsion du travail gratuit), quelles que soient les so-
ciétés, les époques et les classes sociales. Christine Delphy
refuse de hiérarchiser le contenu méme des taches réalisées
pour ne retenir que la relation d’exploitation qui lie la femme
au chef de famille. « Toutes les femmes fournissent du tra-
vail ménager, méme si elles ont une bonne ou deux bonnes. »
[Delphy, 1999, p. 262]. La sociologue en veut pour preuve
le cas des agricultrices qui cumulent, & domicile, travail

40 A Travail, genre et sociétés n° 42 — Novembre 2019



Penser I’écoféminisme

professionnel rémunéré et travail gratuit domestique : 1’agri-
cultrice ne retire aucune reconnaissance du cumul de ces
deux taches et se trouve tout autant soumise au régime de
gratuité que le reste des épouses. Cette similitude de traite-
ment la conduit a procéder a une mise en équivalence écono-
mique qu’elle justifie en ces termes :

« Ce ne sont pas seulement les ménages agricoles ou les ménages qui

ont un jardin qui font de la production pour 1’autoconsommation, mais

tous les ménages puisque tous les ménages achetent des produits a trans-
former et y ajoutent une certaine quantité de travail pour les consom-
mer réellement. [...] Si on considere que d’avoir cultivé, d’avoir mis de

I'engrais sur le poireau, d’avoir cueilli le poireau, d’avoir fait toutes ces

opérations sur le poireau, ce sont des activités productives — ce qu’on

considere puisqu’on le met dans I'évaluation du produit national [qui
inclut ’autoconsommation des ménages] —, a ce moment-la, il faut consi-
dérer que d’étre allé acheter le poireau sur le marché, d’avoir épluché le
poireau, d’avoir lavé le poireau, d’avoir cuit le poireau, d’avoir mis le
poireau dans un plat, d’avoir fait une vinaigrette pour le poireau, etc.,

tout ca, c’est également productif. » [Delphy, 1999, p. 66-67].

En optant pour une définition tres large de la notion
de production, la sociologue féministe permet d’asseoir le
principe d’une exploitation commune a toutes les femmes
et de répondre aux antiféministes qui dénient I'importance
de la charge domestique, mais c’est au prix d’une confu-
sion conceptuelle : dans un cas, le travail potager peut étre
source de gains en argent (en cas de vente) et en nature (par
I’extraction des graines et l'autoconsommation), tandis que
dans l'autre, les achats alimentaires sont doublement payés
en argent et en temps de travail (de consommation et de pré-
paration) pour les rendre consommables, sans retour sur in-
vestissement. Le travail domestique du second type reléve
du « travail fantome » — caractéristique, selon Ivan Illich, du
capitalisme et de ses fondements genrés, puisque « le temps,
le labeur et la peine qu’il faut dépenser pour ajouter a la
marchandise achetée cette valeur additionnelle sans laquelle
elle est impropre a l'utilisation » [Illich, 2005, t. 1, p. 273]
ont été attribués aux seules femmes avec la dislocation des
maisonnées.

Tandis que les féministes de la subsistance ne perdent
pas de vue cette perte seche, tant pour les femmes du nord
que du sud (dont le travail vivrier, sources de pouvoir, est
remplacé par le travail domestique, le « care » familial et le
salariat, conjointement dévalués et exploités par le capita-
lisme), Christine Delphy et toute une génération d’études de
genre'’ font I'opération inverse de réhabilitation du « travail du temps de I'nsee
fantome » en travail productif de premier plan : il s’agit de e feront ainsi pas
faire reconnaitre le travail domestique industrialisé comme Ia distinction entre
un travail, également créateur de valeur, au point de dénier atCﬁ‘gfésld'enltfeﬁe)n
la dlf_fe_re’nce structurelle entre activités d’autoproduction éto‘rl‘ivrr?éraesffgrlzzon
et activités de consommation, manquant ici le rendez-vous potager) [Chadeau et
d’une appréhension globale du confort occidental moderne  Fouquet, 1981].

“Les enquétes Emploi

Travail, genre et sociétés n° 42 — Novembre 2019 A 41



Genevieéve Pruvost

et de la division internationale du travail qui l’alimente
[Federici, 2002].

PERSPECTIVES FEMINISTES SUR LA POLITIQUE
DU FAIRE

Pour les féministes de la subsistance, la mise a I’honneur
de savoir-faire qui ont pu étre codés dans le passé comme
proprement féminins, ou comme relevant de travaux collec-
tifs dans les maisonnées, participe tout autant d’une rééva-
luation historique des bases matérielles du capitalisme que
de l’élaboration d'une « perspective » future [Bennholdt-
Thomsen et Mies, 1999]. 1l ne s’agit pas de proner un retour
a lI’époque prémoderne, mais de chercher, bien au contraire,
a combiner, tresser, bricoler a partir de ce qui pourrait sub-
sister des deux mondes. Suivant en cela la tradition féministe
de recherches engagées, la radicalité des propositions des fé-
ministes de la subsistance a cependant été majoritairement
ignorée en France, en raison de leur affiliation plus libertaire
que communiste et socialiste (du moins dans leur version
partidaire et syndicale). La plupart des textes cités ont été
écrits dans les années 1970 et 1980, soit une période post-
1968 anti-institutionnelle, en pleine période de retour a la
terre, d’expérience de vie communautaire et de cercles fémi-
nistes de conscientisation fondés sur le droit a la parole per-
sonnelle — en bref a un moment de légitimation politique de
groupes de petite taille qui ne visent pas a faire programme
et a s’organiser de maniére pyramidale pour intégrer les ad-
ministrations de ’Etat. La référence a cette période, parfois
qualifiée d’utopique, divise profondément les féministes,
entre celles qui feront un bilan critique du féminisme an-
ti-institutionnel [Fraser, 2011] et celles qui ne cesseront de
puiser dans cet héritage, aussi bien en tant qu’activistes que
théoriciennes et écrivaines, usant d'une grande liberté litté-
raire dans l'exposition de leur vision du changement social.

S’il est impossible ici de présenter le nuancier des posi-
tionnements politiques des féministes de la subsistance, elles
partagent le méme tropisme pour l'échelle de la commu-
nauté ou de la commune. La libertaire Francoise d’Eau-
bonne, dans une prose qui oscille entre 1'essai érudit, la
diatribe et I'analyse politique, invite a la dissolution de la
famille nucléaire en communautés autogérées sous la forme
de démocratie directe, et autonomes sur le plan alimentaire
et artisanal par 1’autofabrication et des formations pour les
non-initiés sans spécialisation élitiste, avec des énergies
douces. Ainsi «les valeurs “prétendument féminines” (pa-
cifisme, quiétisme, sensibilité ludique, égalitarisme, jouis-
sance plutot que pouvoir et connaissance des limites plutdt
qu’expansion) ne seraient plus taxées de “féminines” mais
d’universelles » [Eaubonne, 1978, p. 190]. Silvia Federici se

42 A Travail, genre et sociétés n° 42 — Novembre 2019



Penser I’écoféminisme

risque a proposer une fresque historique depuis le Moyen-
Age jusqu’a I’ Afrique contemporaine, que les spécialistes de
chaque période pourront contester dans le détail, archives a
I'appui, tandis que la théoricienne inscrit son travail dans le
« futur passé » [Koselleck, 1990] d’une mise en commun de
terres avec la réhabilitation de communaux, en s’inscrivant
dans le courant politique de I’autonomie par rapport a 'Etat,
au syndicat, au capitalisme dans la filiation de la critique
du travail menée par les opéraistes italiens. La néo-paienne
altermondialiste Starhawk adopte pour sa part la forme du
récit d’anticipation utopique, poétique, volontairement tri-
vial, pour décrire un « futur vivable » dans une cité mari-
time, marchant a 'énergie solaire, verdoyante, peuplée de
cyclistes de tous genres, de toutes cultures, toutes religions,
dont les enfants vont dans des écoles qui élevent des vaches
laitieres, avec des potagers dans tous les jardins domestiques
et communaux, des fruitiers dans les allées publiques, une
phytoépuration collective et un port ot sur un bateau a
quai, des féves de cacao sont troquées contre des artichauts
[Starhawk, 1990].

Maria Mies n’hésite pas a co-écrire un ouvrage avec 1'éco-
féministe altermondialiste spirituelle Vandana Shiva dans
lequel elles affirment des principes d’autosuffisance qui ré-
sonnent avec des principes anarchistes : « Le besoin d'une
sécurité de subsistance est satisfait par la confiance en sa
communauté plutdt que par la confiance dans un compte
bancaire ou un Etat-providence. Une perspective de subsis-
tance ne peut étre réalisée que dans un tel réseau de rapports
humains fiables et stables » avec des communs, empéchant
la « privatisation de biens communs comme l'eau, lair, les
déchets, les ressources du sol » [Mies et Shiva, 1999, p. 352-
353]. Avec l'ethnologue autrichienne Veronika Bennholdt-
Thomsen, Maria Mies prend le parti de scander chaque mo-
ment théorique par de longs encarts sur des mises en ceuvre
concretes d’autosubsistance dans le monde entier. Leur ou-
vrage se conclut par le cas du peuple matrilinéaire des iles de
Belau, en Micronésie : les femmes, qui se trouvent au premier
plan en matiére d’engagement dans la défense de leurs terres
dans la lutte antinucléaire', cultivent les champs de taro, tu- "La République des
bercule indispensable a la subsistance du village. Ce sont  Paloas estle premier
elles qui détiennent le pouvoir de la subsistance et elles sont igaltjns;dfﬁ?feﬁf
a ce titre trés respectées. Elles ne revendiquent pas 1'équi- & '
valent d'une « maison des hommes », préférant s’organiser
politiquement, en ayant les mains occupées — au rebours des
hommes dont elles se moquent qui ne font que « parler et
parler ». Les paroles ici ne valent que parce qu’elles s’ancrent
dans le « faire » de la culture du taro. Travail et politique de-
viennent des activités indissolubles : « On fait de la politique
tout en travaillant » [Bennholdt-Thomsen et Mies, 1999,
p- 212, ma traduction].

Travail, genre et sociétés n° 42 — Novembre 2019 A 43



Genevieéve Pruvost

D’une maniere générale, cet impératif de « ramener » la
politique « a la maison » [Di Chiro, 2014] s’inspire du modele
tant indigene que vernaculaire de la maisonnée. En témoigne
la position défendue par l'une des dirigeantes de la réserve
Yanocona en Colombie, Maria Ovidia Palechor qui fait écho
a la perspective des femmes de Belau :

«Les autres disent “mais dans les peuples indigenes, les femmes ne

parlent pas”. Bon, les femmes ne parlent pas. Un jour, j’ai demandé : “Et

qu’est-ce que ¢a va m’apporter de parler ?” Si ce dont on parle, ce n’est
pas 'essentiel. [...] Pour nous, participer, c’est apporter quelque chose
par le tissage, par le jardin [...]. Pour nous, c’est fondamental. Parce que
c’est la que commence tout le processus, ce n’est pas une activité d’es-
clavage, mais le lieu ot nous pouvons apporter ce que nous cultivons
au jardin et nous réunir avec les enfants, les femmes, les anciens, et de
la partager la nourriture, ce qui est trés important pour nous » [Ovidia

Palechor, 2015, p. 97-98].

Tout en soutenant les luttes féministes sur l'acces des
femmes dans les assemblées élues et les mondes profession-
nels, les féministes de la subsistance dialoguent avec d’autres
traditions politiques (sociétés villageoises, sociétés premieres
égalitaires, communautés anarchistes) dans lesquelles la
sphere du travail, du pouvoir et de la vie privée sont régies
par des relations de face a face. Sans chercher a proposer des
modeles universalisables, I'enjeu est bien de promouvoir des
arénes de débats et de décision reterritorialisées, suivant un
niveau de coordination, qui varie selon 'ancrage plus ou
moins anarchiste ou écosocialiste du projet. Un haut niveau
de tolérance a I'égard de la variété des combinatoires en ma-
tiere de circulation du masculin et du féminin constitue un
autre horizon politique partagé, a partir du moment ot le
pole « féminin » (en tant que groupe de sexe assigné comme
tel ou fonction genrée) n’est pas infériorisé.

L’appellation de « féminisme de subsistance » dont seules
quelques figures ont été mentionnées ici, permet de réunir
une approche féministe dont la majeure partie des textes fon-
dateurs ont été écrits au tournant des années 1980, ouvrant
ici tout un champ de publications ultérieures qui creusent le
méme sillon de dénaturalisation d’une modernité émancipa-
toire que I'on peut résumer en ces termes :

« Le concept [de subsistance] exprime [...] la face de Janus de 'histoire

moderne, qui dépend de la perspective de 1'observateur/trice. Pour les

hommes et les femmes qui profitent de la guerre contre la subsistance,

“subsistance” signifie archaisme, pauvreté et corvée. Pour les victimes

de cette guerre, cela signifie sécurité, “bonne vie”, liberté, autonomie,

autodétermination, préservation d'une base économique et écologique,

et diversité culturelle et biologique » [Bennholdt-Thomsen et Mies, 1999,

p- 20, ma traduction].

44 A Travail, genre et sociétés n° 42 — Novembre 2019



Penser I’écoféminisme

Pour faire face a ces opérations de déni, les féministes de
la subsistance ont choisi d’exhumer des « histoires encou-
rageantes de subsistance » [Bennholdt-Thomsen et Mies,
1999, ma traduction] qui ne soient pas misérabilistes, mais
aussi d’alerter sur la violence structurelle de genre, subie
par les peuples et les groupes qui revendiquent des modes
de vie autonomes du systeme de production industriel et
marchand.

Les féministes de la subsistance, tout en faisant référence
a des enquétes anthropologiques et historiques de premiere
main, sont des théoriciennes hétérodoxes qui ont privilé-
gié le genre de l'essai sur celui de la somme historique ou
sociologique, pour casser les cadres d’analyse en vigueur,
susciter de nouvelles orientations de recherches, avec le
sens d’une urgence vitale, tandis que des livres et des rap-
ports s’écrivent, agonisent les dernieres sociétés paysannes
et leur écosysteme. Soumise au couperet de la finitude des
ressources, la recherche scientifique revét une dimension
particuliere : mener des enquétes sociologiques, ethnogra-
phiques, historiennes sur la variété des résistances mises en
ceuvre pour maintenir le droit a la subsistance ne saurait se
substituer a I'action d’autosubsistance elle-méme et a la lutte
contre sa répression. En amont et en aval du féminisme de
la subsistance se trouve immanquablement 1’écoféminisme
vernaculaire qui intime de « changer la vie » de ses propres
mains. Cette exigence explique peut-étre la discrétion de ce
versant du matérialisme écoféministe, y compris dans les
pays qui lui ont offert des positions académiques : dans des
sociétés o1 une tres forte division du travail organise 1’en-
semble de la vie sociale, il n’est pas simple de faire valoir
que semer, coudre, soigner, débattre, inventer, magonner,
cultiver, troquer, habiter, et articuler tous ces savoirs dans sa
quotidienneté, c’est prendre position.

BIBLIOGRAPHIE

AcuiN Catherine et NaupiER Delphine, 2010, «Trajectoires de femmes
“ordinaires” dans les années 1970. La fabrique de la puissance d’agir
féministe », Sociologie, n° 1, p. 77-93.

AcArRWAL Bina, 1994, A Field of One’s Own: Gender and Land Rights in South Asia,
Cambridge, Cambridge University Press.

BaDINTER Elisabeth, 2010, Le Conflit. La Femme et la Mere, Paris, Flammarion.
BARBE Sylvie, 2013, Vivre en yourte : un choix de liberté, Paris, Yves Michel.

BeNNHOLDT-THOMSEN Veronika et Mies Maria, 1999, The Subsistence Perspective.
Beyond the Globalised Economy, London, Zed books.

BLUNDEN Katherine, 1982 Le métier et la vertu. Femmes au foyer : une mystification
de la Révolution industrielle, Paris, Payot.

CHADEAU Ann et FouqQuer Annie, 1981, «Peut-on mesurer le travail
domestique ? », Economie et statistique, n° 136, p. 29-42.

DarLa Costa Mariarosa et JAMES Selma, 1973 [1972], Le pouvoir des femmes et la
subversion sociale, Genéve, Editions Adversaire.

Travail, genre et sociétés n° 42 — Novembre 2019 A 45



Genevieéve Pruvost

DeLpny Christine, 1999 et 2001, L'ennemi principal, Paris, Syllepse, t. 1 et 2.
D1 Criro Giovanna, 2014, « Ramener ’écologie a la maison », in Emilie HACHE
(dir.), De I'univers clos au monde infini, Paris, Editions du Dehors, p. 191-220.

EausoNNE Frangoise D', 1978, Ecologie / féminisme. Révolution ou mutation,
Paris, Editions Actualité Temps Présent (réédité en 2018, a Paris, par Libre &
Solidaire).

EHReNREICH Barbara et ENGLisH Deirdre, 1982 [1978], Des experts et des femmes.
150 ans de conseils prodigués aux femmes, Montréal, Editions du remue-ménage.

Fepericr Silvia, 2002, « Reproduction et lutte féministe dans la nouvelle
division internationale du travail », in Christine VERSCHUUR et Fenneke REYsoo
(dir.), « Genre, mondialisation et pauvreté », Cahiers genre et développement,
n° 3, p. 45-69.

Feperict Silvia, 2014 [2004], Caliban et la Sorciere. Femmes, corps et accumulation
primitive, Paris, Geneve, Editions Entremonde.

Fepericr Silvia, 2016 [2012], Point zéro : propagation de la révolution. Salaire
ménager, reproduction sociale, combat féministe, Donnemarie, Editions iXe.

Fraser Nancy, 2011 [2009], « Féminisme, capitalisme et ruses de l'histoire »,
Cahiers du Genre, n° 50, p. 165-192.

GrLaserR Barney G. et Strauss Anselm, 2010 [1967], La découverte de la théorie
ancrée. Stratégies pour la recherche qualitative, Paris, Armand Colin.

Hacse Emilie, 2016, Reclaim. Recueil de textes écoféministes, Paris, Cambourakis.
HavpeN, Dolores, 1981, The Grand Domestic Revolution, Cambridge, miT Press.
ILLicH Ivan, 2005 [1982], Le genre vernaculaire, in CEuvres completes, Paris, Fayard,
t. 1.

KosseLLECK Reinhart, 1990 [1979], Le futur passé, Paris, Editions EHESS.

LArrire Catherine, 2012, « L’écoféminisme : féminisme écologique ou écologie
féministe », Tracés, n° 22, p. 105-121.

MErcHANT Carolyn, 1980, The Death of Nature: a Feminist Reappraisal of the
Scientific Revolution, San Francisco, Harper and Row Publishers.

Mies Maria, 1982, The Lacemakers of Narsapur: Indian Housewives Produce for the
World Market, London, Zed Press.

Mies Maria, 1999 [1988], Patriarchy and Accumulation on a World Scale: Women in
the International Division of Labour, London, Zed Books.

Mies Maria, 2011, The Village and the World: My Life, Our Times, North Melbourne,
Spinifex Press.

Mies Maria et SHiva Vandana, 1999 [1993], Ecoféminisme, Paris, L’'Harmattan.
OakLEY Ann, 1974, Housewife, London, Penguin Books.

Oviia PALECHOR Maria, 2015, « Réaffirmer, dit-elle. Un entretien avec Maria

Ovidia Palechor. Propos recueillis et traduits par Pascale Molinier », Cahiers du
Genre, « Genre et environnement », n° 59, p. 91-102.

PeriviEr Héléne et Siuvera Rachel (dir.), 2010, « Maudite conciliation », Travail,
genre et sociétés, n°® 24, p. 25-27.

Pruvost Genevieve, 2015, «Faire village autrement. Des communautés
introuvables aux réseaux d’habitat léger», Socio-anthropologie, n° 32,
p. 21-40.

Pruvost Genevieve, 2017, « Postface. Naissance respectée et polyphonie (éco)
féministe », in Alana ArreL, Donner naissance. Doulas, sages-femmes et justice
reproductive, Paris, Cambourakis, p. 179-205.

Scuwartz CowaN Ruth, 1983, More Work for Mother. The Ironies of Household
Technology from the Open Hearth to the Microwave, New York, Basic Books.
Scortt Joan, 1990 [1988], « L’ouvriere, mot impie, sordide », Actes de la Recherche
en Sciences sociales, n° 83, p. 2-15.

SHiva Vandana, 1989, Staying Alive, London, Zed Press.

46 A Travail, genre et sociétés n° 42 — Novembre 2019



Penser I’écoféminisme

STARHAWK, 1990 [1987], Truth or Dare. Encounters with Power, Authority and
Mystery, San Francisco, Harper & Row Publishers.

TiLLy Louise A. et Scort Joan W., 1989 [1978], Women, Work and Family, New
York, Routledge.

TourN Louise, 2014, Le salaire au travail ménager. Chronique d’une lutte féministe
internationale (1972-1977), Montréal, Les Editions du remue-ménage.

Travail, genre et sociétés n° 42 — Novembre 2019 A 47



	Penser

