
Penser l’écoféminisme
Féminisme de la subsistance et écoféminisme vernaculaire
Geneviève Pruvost
Dans Travail, genre et sociétés  2019/2 (n° 42), pages 29 à 47 
Éditions La Découverte

ISSN 1294-6303
ISBN 9782348054822
DOI 10.3917/tgs.042.0029

Distribution électronique Cairn.info pour La Découverte.
La reproduction ou représentation de cet article, notamment par photocopie, n'est autorisée que dans les limites des conditions générales d'utilisation du site ou, le
cas échéant, des conditions générales de la licence souscrite par votre établissement. Toute autre reproduction ou représentation, en tout ou partie, sous quelque
forme et de quelque manière que ce soit, est interdite sauf accord préalable et écrit de l'éditeur, en dehors des cas prévus par la législation en vigueur en France. Il est
précisé que son stockage dans une base de données est également interdit.

Article disponible en ligne à l’adresse
https://www.cairn.info/revue-travail-genre-et-societes-2019-2-page-29.htm

Découvrir le sommaire de ce numéro, suivre la revue par email, s’abonner...
Flashez ce QR Code pour accéder à la page de ce numéro sur Cairn.info.

©
 L

a 
D

éc
ou

ve
rt

e 
| T

él
éc

ha
rg

é 
le

 1
4/

09
/2

02
3 

su
r 

w
w

w
.c

ai
rn

.in
fo

 v
ia

 U
ni

ve
rs

ité
 P

ar
is

 1
 P

an
th

éo
n-

S
or

bo
nn

e 
(I

P
: 1

93
.5

5.
96

.2
0)

©
 La D

écouverte | T
éléchargé le 14/09/2023 sur w

w
w

.cairn.info via U
niversité P

aris 1 P
anthéon-S

orbonne (IP
: 193.55.96.20)

https://www.cairn.info/revue-travail-genre-et-societes-2019-2-page-29.htm&wt.src=pdf
https://www.cairn.info/publications-de-Genevi%C3%A8ve-Pruvost--550.htm?wt.src=pdf
https://www.cairn.info/revue-travail-genre-et-societes.htm&wt.src=pdf
https://www.cairn.info/editeur.php?ID_EDITEUR=DEC&wt.src=pdf
https://www.cairn.info/revue-travail-genre-et-societes-2019-2-page-29.htm&wt.src=pdf


doi : 10.3917/tgs.042.0029	 Travail, genre et sociétés n° 42 – Novembre 2019  29

PENSER L’ÉCOFÉMINISME

FÉMINISME DE LA SUBSISTANCE  
ET ÉCOFÉMINISME VERNACULAIRE

Geneviève Pruvost

N ature, femme. Mots impies, selon la formule 
de Joan Scott [1990]. Le féminisme matérialiste 
français s’est fondé contre le féminisme dif-
férentialiste, instituant une dichotomie entre 

l’affirmation d’une nécessaire dénaturalisation des rôles de 
sexes et un éloge de la féminitude, taxé d’essentialiste, occul-
tant, dans cette opposition binaire, tout un pan de l’histoire 
féministe matérialiste qui s’est perpétuée aux États-Unis, en 
Allemagne, en Italie, en Australie et en Inde et semble avoir 
été perdu en France, du moins sur la scène académique et 
publique. Est-ce le cas du côté des « féministes ordinaires », 
qui, par définition, traduisent leur engagement dans leur 
pratique quotidienne plutôt que dans des prises de position 
publiques [Achin et Naudier, 2010] ? À l’occasion d’une en-
quête de huit ans sur les alternatives écologiques en zone 
rurale, j’ai de fait été amenée à rencontrer dans différentes 
régions de France des femmes guérisseuses, agricultrices bio, 
écoconstructrices, accoucheuses, cueilleuses de plantes médi-
cinales, éleveuses de brebis, tisserandes, plasticiennes, dan-
seuses, habitantes de squats ruraux, nomades, boulangères, 
énergéticiennes, de 20 à 75 ans, cumulant souvent plusieurs 
métiers, vivant en général à la campagne, pour qui la recon-
nexion avec l’environnement naturel est vécue sous la forme 

©
 L

a 
D

éc
ou

ve
rt

e 
| T

él
éc

ha
rg

é 
le

 1
4/

09
/2

02
3 

su
r 

w
w

w
.c

ai
rn

.in
fo

 v
ia

 U
ni

ve
rs

ité
 P

ar
is

 1
 P

an
th

éo
n-

S
or

bo
nn

e 
(I

P
: 1

93
.5

5.
96

.2
0)

©
 La D

écouverte | T
éléchargé le 14/09/2023 sur w

w
w

.cairn.info via U
niversité P

aris 1 P
anthéon-S

orbonne (IP
: 193.55.96.20)



Geneviève Pruvost

30  Travail, genre et sociétés n° 42 – Novembre 2019

d’une force émancipatrice. On ne peut pas être plus loin de 
l’un des enseignements les plus communément admis du 
féminisme universaliste, à savoir que c’est l’assignation des 
femmes du côté de la nature qui a conduit à leur aliénation.

L’enjeu ici n’est pas de présenter une sociodémographie 
qui cernerait les contours de ce féminisme sur lequel des 
recherches sont en cours et d’autres à initier, mais de ren-
verser la perspective analytique : en quoi les faits et gestes 
que ces femmes opposent quotidiennement au système de 
marchandisation du monde et de destruction de la biodiver-
sité obligent à repenser le primat féministe de l’accès égali-
taire au travail rémunéré et aux lieux de pouvoir ? Y a-t-il 
des théories féministes qui prennent en charge ce type d’ex-
périence ? En regardant les textes d’histoire et de sociologie 
féministes qui accordent la part belle à l’agriculture, à l’arti-
sanat et à l’autoproduction à domicile, s’est dessiné un cor-
pus d’ouvrages, principalement écrits dans les années 1970 
et au début des années 1980, qui a pour point commun de 
critiquer l’évidence de l’émancipation par le travail salarié 
en régime capitaliste, opérant un déplacement important par 
rapport au reste du Mouvement de libération des femmes, 
en se centrant sur l’autonomie et la finalité du travail (rému-
néré ou domestique). Les femmes contrôlent-elles la matière 
première, les outils, le temps d’exécution, la valeur symbo-
lique et la destination de leur travail ? S’il s’agit bien pour les 
féministes de la subsistance de défendre un principe d’éga-
lité entre les sexes, cet horizon n’est en effet pas considéré 
comme suffisant, avec une réflexion généalogique historique 
sur la modernité. L’industrialisation a-t-elle été un gain pour 
les femmes ?

Ce type de questionnement relève d’un courant que j’ai 
choisi de qualifier de « féminisme de la subsistance » en ce 
que la subsistance (l’autoproduction de besoins élémen-
taires) et la durabilité (en termes de viabilité économique 
et écologique) doivent être intégrées comme critères d’une 
action féministe. Pour partie d’inspiration marxiste1, le fé-
minisme de la subsistance agrège des théoriciennes qui se 
revendiquent écoféministe comme l’écrivaine française, 
Françoise d’Eaubonne, la sociologue allemande Maria Mies, 
la physicienne activiste indienne Vandana Shiva, l’écrivaine 
étatsunienne néo-païenne Starhawk et d’autres qui ne se re-
vendiquent pas de l’écoféminisme, comme la politiste ita-
lo-étatsunienne, Silvia Federici ou des historiennes du tra-
vail des femmes, principalement anglophones. Plutôt que 
de présenter ici l’éventail de leurs positionnements distincts, 
on s’intéressera à la transversalité de leur argumentation, en 
matière de conceptualisation du travail domestique et du 
travail de subsistance, d’interprétation genrée des conditions 
d’émergence historique du capitalisme et de conception du 
changement social.

1
 C’est le cas de 

Françoise d’Eaubonne, 
Silvia Federici et de 
Maria Mies.

©
 L

a 
D

éc
ou

ve
rt

e 
| T

él
éc

ha
rg

é 
le

 1
4/

09
/2

02
3 

su
r 

w
w

w
.c

ai
rn

.in
fo

 v
ia

 U
ni

ve
rs

ité
 P

ar
is

 1
 P

an
th

éo
n-

S
or

bo
nn

e 
(I

P
: 1

93
.5

5.
96

.2
0)

©
 La D

écouverte | T
éléchargé le 14/09/2023 sur w

w
w

.cairn.info via U
niversité P

aris 1 P
anthéon-S

orbonne (IP
: 193.55.96.20)



Penser l’écoféminisme

Travail, genre et sociétés n° 42 – Novembre 2019  31

LE TERREAU DES ÉCOFÉMINISTES VERNACULAIRES

Avant de décliner les théories et principes que partagent 
les féministes de subsistance, il importe de rappeler que 
leur travail d’intellectuelles puisent dans des pratiques qui 
visent à changer l’ensemble du mode de vie qui ont été di-
rectement expérimentées : dans les années 1970, Françoise 
d’Eaubonne a activement participé à la lutte antinucléaire 
et défend le modèle anarchiste de la vie en petite commu-
nauté ; Silvia Federici et Mariarosa Dalla Costa ont vécu à la 
même période dans un collectif ambulant de conscientisa-
tion féministe [Toupin, 2014] ; Vandana Shiva a créé en 1991 
en Inde l’association Navdanya, qui est un lieu de vie, de 
formation agricole, de conservation de semences, de protec-
tion des droits des fermiers ; Starhawk est formatrice en per-
maculture (contraction de « permanent agriculture »), soit 
un mode d’action systémique qui permet de créer des lieux 
de vie autonomes et durables ; Maria Mies fait de sa traver-
sée des mondes paysans allemands et indiens, ainsi que des 
alternatives écologistes, des expériences fondatrices.

C’est la raison pour laquelle il importe ici de repartir de 
l’enquête sociologique à la source de la découverte de ce cor-
pus de textes. C’est en menant des entretiens et en ethno-
graphiant la conversion au mode de vie écologique en zone 
rurale qu’ont émergé des discours sur la force du principe 
féminin, qui au fil des ans ont fait somme, interrogeant l’ali-
gnement sur des normes masculines sur lesquelles j’avais 
jusqu’ici travaillé – à partir de l’accès des femmes aux mé-
tiers d’hommes. La moitié des femmes rencontrées2 dans une 
nébuleuse écologiste rurale (en marge du parti des Verts, des 
grandes associations et administrations du développement 
durable) se reconnaissent dans l’équation suivante : « Je suis 
femme, je n’ai pas perdu le lien avec la nature, il y a de la 
puissance en moi. » Très rares sont celles qui s’autodésignent 
comme féministes, en dehors de quelques-unes, qui ont mi-
lité dans des groupes anarchistes. Comment expliquer cette 
mise à distance ? Les entretiens biographiques convergent : 
le féminisme est compris comme un mouvement normatif 
qui prône le travail à plein temps, rémunéré, en dehors de 
chez soi, avec délégation du soin des proches à des services, 
sans soutien pour les femmes qui font d’autres choix de vie.

Pour autant, ces femmes ne s’affilient pas à « l’éternel 
féminin » traditionnaliste et explorent une gamme étendue 
de rôles de sexe. Ces femmes autofabriquent leur maison, se 
livrent à de longues marches solitaires, diurnes et nocturnes, 
dans la forêt, font du stop sur les routes par tous les temps, 
en routarde ; elles défrichent des champs à la pioche ; elles 
sont parfois celles qui mènent l’activité la plus rémunéra-
trice de leur couple ; elles savent conduire un tracteur, ma-
nier la bétonnière ; elles hébergent des inconnu·e·s sous leur 

2
 N = 121 dont soixante 

et une femmes.

©
 L

a 
D

éc
ou

ve
rt

e 
| T

él
éc

ha
rg

é 
le

 1
4/

09
/2

02
3 

su
r 

w
w

w
.c

ai
rn

.in
fo

 v
ia

 U
ni

ve
rs

ité
 P

ar
is

 1
 P

an
th

éo
n-

S
or

bo
nn

e 
(I

P
: 1

93
.5

5.
96

.2
0)

©
 La D

écouverte | T
éléchargé le 14/09/2023 sur w

w
w

.cairn.info via U
niversité P

aris 1 P
anthéon-S

orbonne (IP
: 193.55.96.20)



Geneviève Pruvost

32  Travail, genre et sociétés n° 42 – Novembre 2019

toit et n’ont pas toutes des enfants. Une partie d’entre elles a 
vécu en communauté, dans des collectifs – parfois dans des 
squats –, a participé à des luttes écologistes ou à des festivals, 
tandis que d’autres ont toujours vécu en couple, mais avec 
des divorces et des séparations. Une telle liberté de mouve-
ment, combinée à une grande polyvalence manuelle, ébranle 
d’un coup les stéréotypes sur le maternalisme supposé de 
« bonnes femmes » écolos, allaitantes, confinées dans leur 
foyer à rincer des couches lavables à la main, qui ne s’inté-
resseraient qu’à répandre le bien-être dans la chaleur de leur 
foyer [Badinter, 2010].

Les féministes militantes qui œuvrent sur le terrain des 
inégalités, du sexisme et des violences, et plus généralement, 
les femmes qui ont opté pour la voie de l’ascension profes-
sionnelle ignorent les contraintes propres à cette population 
rurale. Ainsi quand ces femmes écolos se trouvent en proie 
à de véritables « chasses aux sorcières » selon leurs termes 
(en étant pourchassées par des ex-conjoints qui obtiennent 
la garde des enfants, par des voisin·e·s malveillant·e·s ou par 
la Mivilude3), c’est vers d’autres groupes de soutien qu’elles 
se tournent pour avoir le droit de vivre autrement dans leur 
environnement immédiat. Elles entretiennent de forts liens 
autochtones, avec les ancien·ne·s du village, en participant 
à des actions associatives avec des proches (conjoint·e·s, co-
habitant·e·s, groupe d’entraide sur une vingtaine de km2) 
qui partagent pleinement leur mode de vie et soutiennent 
une pratique écologique en particulier (l’agriculture bio, la 
construction en terre crue, la naissance alternative, l’habitat 
léger, une pratique artisanale et artistique) avec des temps de 
participation à des luttes [Pruvost, 2015]). Certaines d’entre 
elles disposent enfin d’un cercle – sororal – de femmes et 
n’hésitent pas à participer à des rencontres improvisées, ré-
servées aux femmes dans des festivals.

Comment qualifier ces femmes qui se présenteraient da-
vantage comme praticiennes de l’écologie que comme fé-
ministes ? Il m’a fallu cinq ans d’enquête du nord au sud 
de la France pour que ces diverses rencontres se nouent 
en une mouvance que je qualifierai d’« écoféminisme ver-
naculaire ». « Vernaculaire », pour ne pas reprendre ici le 
terme de féminisme « indigène » qui renvoie aux peuples 
colonisés par les Européens, mais pour signifier cependant 
qu’il existe en Europe des personnes qui revendiquent une 
autochtonie (native et non nécessairement native de la ré-
gion) qui consiste à tisser des liens et œuvrer avec les per-
sonnes, les ressources et l’histoire propre d’un même terri-
toire quotidiennement habité4. « Écoféministe », en ce qu’il 
renvoie à l’intersection de la lutte écologiste et de celle pour 
la reconnaissance des femmes dans cette lutte, à gauche de 
l’échiquier politique, dans une perspective non homophobe 
et non raciste. Cette mouvance ne forme pourtant pas un 

3
 Mission 

interministérielle de 
vigilance et de lutte 
contre les dérives 
sectaires, créé en 2002, 
sous l’autorité du 
Premier ministre.

4
 Il ne s’agit pas de 

donner à ce terme le 
sens qu’Ivan Illich lui 
confère dans Le genre 
vernaculaire [Illich, 
2005]. Dans un ouvrage 
en cours d’écriture 
sur le féminisme 
de subsistance, je 
reviendrai longuement 
sur la position d’Ivan 
Illich et sa place dans 
le féminisme de la 
subsistance.

©
 L

a 
D

éc
ou

ve
rt

e 
| T

él
éc

ha
rg

é 
le

 1
4/

09
/2

02
3 

su
r 

w
w

w
.c

ai
rn

.in
fo

 v
ia

 U
ni

ve
rs

ité
 P

ar
is

 1
 P

an
th

éo
n-

S
or

bo
nn

e 
(I

P
: 1

93
.5

5.
96

.2
0)

©
 La D

écouverte | T
éléchargé le 14/09/2023 sur w

w
w

.cairn.info via U
niversité P

aris 1 P
anthéon-S

orbonne (IP
: 193.55.96.20)



Penser l’écoféminisme

Travail, genre et sociétés n° 42 – Novembre 2019  33

mouvement coordonné avec des plumes attitrées, sinon des 
femmes, qui écrivent en leur nom et/ou au nom d’une cause 
commune comme Sylvie Barbe [2013] dans son ouvrage Vivre 
en yourte, tout à la fois autobiographique et politique, sur son 
expérience de femme et sa lutte pour l’habitat léger dans le 
cadre d’une cause commune, comme la naissance alternative  
[Pruvost, 2017].

Comment expliquer cette absence de structuration en un 
mouvement ? Mon hypothèse est qu’en France, cette invisi-
bilisation ne touche pas seulement les écoféministes vernacu-
laires mais aussi les théoriciennes et militantes écoféministes 
qui n’ont pu étendre leur renommée, en raison d’une double 
conjonction spécifique à la France, à partir des années 1980 et 
1990 : après l’effervescence des années 1970, le mouvement 
écologiste français ne dispose ni de programme universitaire 
d’humanités environnementales dans le paysage académique, 
ni de mouvement New Age aussi structuré qu’en Allemagne 
et aux États-Unis pour assurer une continuité avec le mouve-
ment hippie. À ces obstacles s’ajoute un antiféminisme qui a 
conduit le mouvement féministe, pour avoir droit de cité dans 
le champ tant politique qu’universitaire, universaliste répu-
blicain, à marginaliser en son sein des expressions féministes 
suspectées d’essentialisme. Ainsi, alors même que l’écofémi-
nisme états-unien, allemand, italien, australien dispose de 
« classiques » toujours publiés, de chaires universitaires, de 
congrès, d’une variété de labellisation (du féminisme spiri-
tuel, païen, au féminisme écosocialiste), les études de genre 
en France et les maisons d’édition ont ignoré jusqu’à une date 
récente l’écoféminisme [Larrère, 2012 ; Hache, 2016]. Il n’est 
donc pas étonnant que les écoféministes vernaculaires se 
disent plus familières d’ouvrages sur la reconnaissance des 
plantes, la sagesse amérindienne, bouddhiste, celte, hindoue 
que de textes écoféministes, écoqueers, anarchaféministes  
qui étaient, jusqu’à il y a peu, difficiles d’accès.

Même si, en France, les relais nécessaires à la diffusion 
du mouvement écoféministe ont été déficitaires pendant une 
trentaine d’années, force est de constater que cette branche 
n’est pas morte sur pied grâce au travail de l’ombre accom-
pli par les écoféministes vernaculaires de différentes généra-
tions, dont la marque de fabrique est moins de se préoccu-
per de tracer des frontières intellectuelles et militantes que 
de proposer un décloisonnement entre savoirs et pratiques, 
avec des principes politiques, expérimentés sur le mode de 
l’action directe, destinés à inspirer un changement de so-
ciété, avec une transmission orale, réservée à celles et ceux 
qui prennent la peine de partager un moment à leurs côtés. 
Les féministes de la subsistance, dont une partie des travaux 
sera exposée ici, ne sont ni plus ni moins des féministes qui 
ont côtoyé et éprouvé cet écoféminisme vernaculaire, dans 
leur enfance avec leur mère [Federici, 2016 ; Mies, 2011], et 

©
 L

a 
D

éc
ou

ve
rt

e 
| T

él
éc

ha
rg

é 
le

 1
4/

09
/2

02
3 

su
r 

w
w

w
.c

ai
rn

.in
fo

 v
ia

 U
ni

ve
rs

ité
 P

ar
is

 1
 P

an
th

éo
n-

S
or

bo
nn

e 
(I

P
: 1

93
.5

5.
96

.2
0)

©
 La D

écouverte | T
éléchargé le 14/09/2023 sur w

w
w

.cairn.info via U
niversité P

aris 1 P
anthéon-S

orbonne (IP
: 193.55.96.20)



Geneviève Pruvost

34  Travail, genre et sociétés n° 42 – Novembre 2019

qui ont formalisé ces pratiques en concepts féministes op-
posables publiquement dans l’arène des controverses po-
litiques. Leurs théories sont donc au sens propre et figuré 
« grounded » – ancrées [Glaser et Strauss, 2010]. En voici 
quelques idées fortes.

LE TRAVAIL DE SUBSISTANCE  
N’EST PAS UN TORCHON À BRÛLER

Suivant ce mot d’ordre typique de 1969, « Changer la 
vie », pour les féministes de la subsistance, c’est tout d’abord 
sortir conjointement de l’aliénation du travail salarié et de 
la réduction de la sphère domestique à la consommation. 
Le groupe féministe Wages for Housework, créé en 1972, avec 
entre autres Silvia Federici, Mariarosa Dalla Costa et Selma 
James, s’est fait l’écho de cette double dénonciation (prin-
cipalement aux États-Unis, en Italie et en Suisse). Wages for 
Housework s’oppose à l’idée que « l’égalité puisse se résumer 
au droit égal d’avoir les poumons atteints et de crever à la 
mine […]. Il faut donc changer les conditions de travail des 
femmes et des hommes pour que tout le monde soit égale-
ment protégé » [Federici, 2016, p. 97]. Le travail en régime 
capitaliste est « une illusion » [ibid., p. 93] : « Les ouvrières 
[….] ont découvert que le bleu de travail ne leur donnait pas 
plus de pouvoir que le tablier de cuisine – et souvent encore 
moins de temps et d’énergie pour combattre leur double ex-
ploitation. » [ibid., p. 37].

La co-fondatrice du Front homosexuel d’action révolu-
tionnaire (fhar) et animatrice du groupe « Écologie et fé-
minisme », Françoise d’Eaubonne, quoiqu’hostile au salaire 
ménager, est sur la même ligne concernant l’émancipation 
des femmes par le travail salarié : sans contrôle des nais-
sances, ni changement de régime industriel asservissant, ni 
abolition de la famille patriarcale, il s’agit à ses yeux d’une 
exploitation redoublée.

« Par quel beau miracle, l’introduction de cette lapine, de cette servante 
sans gages, de cette misérable jument à deux pattes dans l’usine ou l’ate-
lier va-t-elle lui rendre sa “dignité d’être humain” et contribuer au “bien-
être de la famille” ? […] Même avec le partiel secours d’une automation 
par ailleurs crétinisante, d’une légère élévation de niveau de vie et de 
scolarisation […], tout ce contexte nécessaire pour rendre simplement 
possible la seconde journée de travail d’une femme, reste l’imposture de 
“libérer” le sexe féminin par l’activité extérieure sans la libérer de l’insti-
tution familiale. » [Eaubonne, 1978, p. 64].

Wages for Housework et Françoise d’Eaubonne s’inscrivent 
dans la continuité des revendications formulées en 1968 : « La 
première valeur à détruire est celle du travail, noyau de la 
morale et même de la mystique du monde marchand. » [ibid., 
p. 183]. Françoise d’Eaubonne ajoute à cet argumentaire une 
dénonciation écologique : elle alerte sur la corrélation entre 

©
 L

a 
D

éc
ou

ve
rt

e 
| T

él
éc

ha
rg

é 
le

 1
4/

09
/2

02
3 

su
r 

w
w

w
.c

ai
rn

.in
fo

 v
ia

 U
ni

ve
rs

ité
 P

ar
is

 1
 P

an
th

éo
n-

S
or

bo
nn

e 
(I

P
: 1

93
.5

5.
96

.2
0)

©
 La D

écouverte | T
éléchargé le 14/09/2023 sur w

w
w

.cairn.info via U
niversité P

aris 1 P
anthéon-S

orbonne (IP
: 193.55.96.20)



Penser l’écoféminisme

Travail, genre et sociétés n° 42 – Novembre 2019  35

l’extension du travail salarié et le défrichage des terres dis-
ponibles pour une mise en culture industrielle. La logique 
qui consiste à métamorphoser la femme au foyer en consom-
matrice et à la soumettre au diktat du salariat à plein temps, 
alimente la croyance en la croissance illimitée : « produire 
pour consommer, consommer pour produire » [ibid., p. 80].

Ce type de positionnement féministe, en symétrisant la 
figure de la femme au foyer et de la salariée, prend à re-
bours une partie des revendications féministes de l’époque : 
le travail domestique dit « reproductif » n’est tout d’abord 
pas perçu comme a priori moins dégradant que le travail dit 
« productif ». Pour Mariarosa Dalla Costa, la stigmatisation 
de la femme au foyer participe même d’une colonisation 
du même type que celle que Franz Fanon a identifié dans le 
tiers-monde et qui consiste à diviser les colonisés entre eux 
pour qu’ils n’associent pas leur force [Dalla Costa et James, 
1973]5. Inversant le regard critique sur le travail domestique 
comme traditionnel et conservateur, Silvia Federici en vient 
à présenter le « travail reproductif » comme « le point zéro 
de la pratique révolutionnaire […]. Tout ce que nous faisons 
au quotidien pour produire notre existence développe notre 
capacité à coopérer, non pas seulement à résister à notre dés-
humanisation mais à apprendre à construire le monde en 
espace d’épanouissement, de créativité et de sollicitude. » 
[Federici, 2016, p. 10]. Les féministes de la subsistance réins-
crivent enfin le travail domestique dans l’économie de pro-
duction matérielle de biens de première nécessité.

C’est cette dimension que Maria Mies et Vandana Shiva 
mettront au cœur de leur argumentation dans les années 
1980 et 1990, à partir de la situation géopolitique des femmes 
du sud : 80 % des femmes de l’Afrique subsaharienne pro-
duisent les denrées alimentaires et le secteur agricole indien 
compte entre 70 et 80 % de femmes. Il se trouve que cette 
agriculture de subsistance, en polyculture, qui sait composer 
avec les contraintes de son biotope, est non polluante, fon-
dée sur l’assortiment d’une biodiversité de plantes et d’ani-
maux, et qu’elle est à même de répondre aux besoins élé-
mentaires de groupes humains, à condition que l’exode rural 
soit enrayé et que les femmes puissent disposer d’un accès 
à la terre – « un champ à soi » [Agarwal, 1994]. Or l’agri-
culture vivrière subit une attaque de premier plan depuis 
la Seconde Guerre mondiale, au motif qu’elle serait « sous- 
développée », « féodale » [Mies, 1999 ; Federici, 2014]. Avec 
l’expansion de l’économie monétaire via l’industrialisation, 
les femmes se trouvent surexploitées, parce que sous-payées 
quand elles accomplissent un travail rémunéré, en plus d’être 
soumises à l’obligation d’accomplir des tâches domestiques 
usuelles et le travail de subsistance vivrier – indispensable à 
la survie de la famille. Ces trois missions, combinées à une 
croissance démographique qui n’a rien de « naturel », sont 

5
 Les féministes 

italiennes de Wages for 
Housework raisonnent à 
partir d’une population 
féminine bien moins 
salariée que dans 
d’autres pays d’Europe 
à la même époque.

©
 L

a 
D

éc
ou

ve
rt

e 
| T

él
éc

ha
rg

é 
le

 1
4/

09
/2

02
3 

su
r 

w
w

w
.c

ai
rn

.in
fo

 v
ia

 U
ni

ve
rs

ité
 P

ar
is

 1
 P

an
th

éo
n-

S
or

bo
nn

e 
(I

P
: 1

93
.5

5.
96

.2
0)

©
 La D

écouverte | T
éléchargé le 14/09/2023 sur w

w
w

.cairn.info via U
niversité P

aris 1 P
anthéon-S

orbonne (IP
: 193.55.96.20)



Geneviève Pruvost

36  Travail, genre et sociétés n° 42 – Novembre 2019

intenables et maintiennent les peuples en grande pauvreté 
et les femmes sont en première ligne. Les enquêtes sur l’im-
plantation d’usines révèlent une augmentation de la violence 
conjugale [Mies, 1982] ; de nouvelles chasses aux sorcières, 
en Afrique, sont subies par des paysannes qui ne veulent pas 
vendre leurs terres aux multinationales pour conserver les 
moyens de leur autosuffisance et qui se retrouvent accusées 
de sorcellerie [Federici, 2016].

Cette nouvelle guerre économique mondiale est d’au-
tant plus préjudiciable aux femmes qu’elle s’attaque à des 
savoirs proprement féminins, comme la préservation des se-
mences et, dans le même temps, le prestige symbolique qui 
en découle. Le travail de subsistance ne relève en effet pas 
seulement d’un ordre matériel d’assouvissement de besoins 
élémentaires, mais d’un ordre cosmologique.

« Pour les femmes du Tiers-monde qui luttent pour la conservation de 
leur base de survie […], le divorce entre spirituel et matériel est incom-
préhensible ; pour elles, le terme “Mère terre” n’a pas besoin d’être mis 
en évidence par des guillemets, parce qu’elles voient la terre comme un 
être vivant qui garantit leur propre survie et celle de leurs enfants. Elles 
respectent et célèbrent le caractère sacré de la terre et s’opposent à sa 
transformation en matières premières mortes pour l’industrialisme et la 
production de marchandises. » [Mies et Shiva, 1999, p. 33]

C’est dans ce cadre global que les féministes de la sub-
sistance pensent le travail qui revêt dès lors une tout autre 
signification : à la dualité classique entre travail salarié et tra-
vail domestique, est opposée la partition entre travail indus-
trialisé (rémunéré et domestique) et travail de subsistance en 
tant qu’activité collective, vitale pour la survie planétaire.

L’INVENTION DE LA FEMME AU FOYER

Les féministes de la subsistance constatent que la scission 
entre sphère reproductive et sphère productive, s’est accom-
pagnée d’une spécialisation des femmes dans le travail mé-
nager et d’une requalification de ces tâches en corvée. Loin 
d’estimer qu’il s’agirait d’un invariant anthropologique, les 
féministes de la subsistance procèdent à une historicisation 
du phénomène. « Les femmes sont d’abord dévaluées parce 
que leur travail coopère avec des processus qui se trouvent 
dans la nature et ensuite parce que le travail qui satisfait 
les besoins et assure la subsistance est dévalué en général » 
[Shiva, 1989, p. 7] par le capitalisme, à la faveur d’évolutions 
économiques, familiales et politiques emboîtées, de longue 
durée. S’appuyant sur des historiennes féministes dont les 
ouvrages paraissent durant la décennie 1974-1984, les fémi-
nistes de la subsistance proposent une autre histoire du tra-
vail des femmes.

Le premier travail de dénaturalisation auquel elles se 
livrent consiste à relier l’invention de la femme au foyer à 

©
 L

a 
D

éc
ou

ve
rt

e 
| T

él
éc

ha
rg

é 
le

 1
4/

09
/2

02
3 

su
r 

w
w

w
.c

ai
rn

.in
fo

 v
ia

 U
ni

ve
rs

ité
 P

ar
is

 1
 P

an
th

éo
n-

S
or

bo
nn

e 
(I

P
: 1

93
.5

5.
96

.2
0)

©
 La D

écouverte | T
éléchargé le 14/09/2023 sur w

w
w

.cairn.info via U
niversité P

aris 1 P
anthéon-S

orbonne (IP
: 193.55.96.20)



Penser l’écoféminisme

Travail, genre et sociétés n° 42 – Novembre 2019  37

celle de la modernité capitaliste. Pour que s’invente le tra-
vail domestique avec l’image d’Épinal de la fée du logis qui 
fait principalement la cuisine, le rangement et les courses  
(en lieu et place du travail de préservation des semences, 
nourrissage et traite d’animaux, collecte de fagots et d’herbes 
médicinales, couture, vannerie, participation aux travaux 
collectifs de récolte, soit des activités indispensables à la 
survie d’une maisonnée en régime non industrialisé), il faut 
une transformation d’ampleur qui tient à la fin des sociétés 
paysannes et un changement dans le rapport à la nature. La 
philosophe et historienne des sciences écoféministes états
unienne Carolyn Merchant montre que ce changement 
s’opère au xvi

e et xvii
e siècle avec la révolution scientifique 

et philosophique rationnelle : la nature, organique, vivante, 
pleine de signes, associée à une terre nourricière, devient 
une matière inerte, muette, passive, appréhendée suivant un 
modèle mécaniste, qui conduit à une dualisation du corps 
et de l’esprit – un grand partage –, avec des effets de longue 
durée sur le développement occidental : puisque la nature 
est morte, s’ouvre la voie de l’exploitation rationnelle des 
ressources naturelles qui n’est pas dissociable d’une domi-
nation croisée de race, de classe et de sexe par les hommes 
blancs européens [Merchant, 1980]. En trois siècles, l’Europe 
passe ainsi de maisonnées interagissant avec un milieu de 
vie nourricier (forêt, rivière, champs, animaux) à des zones 
pavillonnaires, entourées de gazon non comestible, avec des 
usines lointaines, qui fabriquent plats préparés et vêtements 
synthétiques, suivant un haut niveau de division internatio-
nale du travail.

Entre ces deux modes d’organisation s’est intercalée 
la révolution industrielle. Pour les féministes de la subsis-
tance, cette grande transformation dépend du changement 
de fonction assigné à la famille. Avant l’industrialisation, 
l’ensemble des co-résident·e·s des deux sexes et de tous âges 
d’une maisonnée forme une « famille » (au-delà des liens de 
parenté) qui participe à la subsistance commune, suivant 
une division coutumière du travail, selon le sexe et les âges. 
À ce modèle de petites familles paysannes et artisanes, ru-
rales majoritaires en nombre6, se substitue progressivement 
au xix

e siècle la norme de la famille nucléaire, régie par un 
chef de famille qui se consacre presque exclusivement à un 
travail rémunéré, tandis que sa femme accomplit au foyer un 
travail de consommation et d’éducation d’enfants scolarisés. 
Si cette évolution historique n’est guère contestée [Tilly et 
Scott, 1978], l’interprétation genrée du phénomène diffère en 
revanche, selon qu’elle est rapportée téléologiquement à son 
devenir futur (la norme du couple salarié biactif, perçu im-
plicitement comme une amélioration) ou à sa version anté-
rieure (l’archétype de la famille paysanne-artisane, présentée 
comme non pas nécessairement archaïque). Les féministes 

6
 65 % de la population 

anglaise et 75 % de la 
population française 
vit de l’agriculture au 
xviii

e siècle [Tilly et 
Scott, 1989].

©
 L

a 
D

éc
ou

ve
rt

e 
| T

él
éc

ha
rg

é 
le

 1
4/

09
/2

02
3 

su
r 

w
w

w
.c

ai
rn

.in
fo

 v
ia

 U
ni

ve
rs

ité
 P

ar
is

 1
 P

an
th

éo
n-

S
or

bo
nn

e 
(I

P
: 1

93
.5

5.
96

.2
0)

©
 La D

écouverte | T
éléchargé le 14/09/2023 sur w

w
w

.cairn.info via U
niversité P

aris 1 P
anthéon-S

orbonne (IP
: 193.55.96.20)



Geneviève Pruvost

38  Travail, genre et sociétés n° 42 – Novembre 2019

de la subsistance explorent principalement cette dernière 
option.

Ainsi la sociologue féministe Ann Oakley étudie-t-elle 
la satisfaction au travail des femmes au foyer des années 
1970 en consacrant le premier chapitre de son ouvrage à 
une longue mise en place historique depuis le Moyen-âge, 
qui la conduit à relativiser la consistance économique du 
travail ménager, sous sa version moderne. Elle note qu’au 
xix

e siècle, « en conséquence de l’industrialisation, le foyer si-
gnifie “famille” plutôt que “travail”. [….] La famille signifie 
femmes. Les femmes portent les enfants, les femmes élèvent 
les enfants, les femmes sont à la maison en tant que femme 
au foyer : si la maison veut dire famille, alors la famille, ce 
sont les femmes. Quel est ce type de famille ? Comparée avec 
d’autres systèmes de parenté au travers de l’histoire et de dif-
férentes cultures, elle est petite, mobile et non productive » 
[Oakley, 1974, p. 60, ma traduction]. Le mot est jeté : le tra-
vail domestique de la femme au foyer occidentale moderne 
n’est pas un productif, au sens physiocratique du terme7.

L’historienne de l’économie grenobloise Katherine 
Blunden, en 1984, précise de son côté que les femmes au 
foyer au xix

e siècle sont d’autant plus démunies que leur 
travail ne leur confère aucune autonomie – en nature et en 
argent –, puisqu’elles ne peuvent pas vendre ou échanger le 
surplus produit, comparativement à la femme des sociétés 
paysannes.

« Cette femme qui fait son pain du grain jusqu’au four, qui mène la char-
rue, produit en nature dans un système économique encore largement 
tourné vers l’autoconsommation, elle gère ce qui est en fait un outil de 
production agricole, grain et animaux. Mais elle gagne aussi sa vie. Elle 
vend sa production sur le marché le plus proche. Elle est censée four-
nir, par sa laiterie, éventuellement sa filature, la trésorerie nécessaire aux 
dépenses courantes du ménage. Elle rend compte, non seulement de ce 
qu’elle dépense, mais de ce qu’elle gagne » [Blunden, 1982, p. 106].

À l’inverse, les femmes d’intérieur en sont réduites à être 
des ménagères consommatrices qui « ne gèrent que cela : la 
consommation. Elles dépensent ; elles ne produisent pas » 
[ibid., p. 106]. Elle conclut son ouvrage sur un portrait rava-
geur de la famille contemporaine : la consommation a été 
miniaturisée pour répondre au format de la famille nucléaire 
que Katherine Blunden n’hésite pas à présenter comme un 
lieu de reproduction sociale aliénant. « Ce noyau dévorant 
d’une famille rétrécie est capable […] de désolidariser » les 
enfants « de liens intenses et variés, du côtoiement de classes 
sociales différentes ». Le confinement familial est présen-
té par l’historienne comme une stratégie de mise au travail 
capitaliste : il s’agit d’installer deux « pôles dissymétriques 
et isolés, l’intérieur et l’extérieur, la famille et la produc-
tion » [Blunden, 1982, p. 208] pour qu’il semble normal aux 
travailleurs/ses d’être bien traité·e·s par leurs proches et  
maltraité·e·s au travail.

7
 Cette pensée de 

l’économie des années 
1750 considère que la 
richesse des nations 
tient à la capacité de la 
terre et des travailleurs/
travailleuses de la  
terre à produire de  
quoi vivre.

©
 L

a 
D

éc
ou

ve
rt

e 
| T

él
éc

ha
rg

é 
le

 1
4/

09
/2

02
3 

su
r 

w
w

w
.c

ai
rn

.in
fo

 v
ia

 U
ni

ve
rs

ité
 P

ar
is

 1
 P

an
th

éo
n-

S
or

bo
nn

e 
(I

P
: 1

93
.5

5.
96

.2
0)

©
 La D

écouverte | T
éléchargé le 14/09/2023 sur w

w
w

.cairn.info via U
niversité P

aris 1 P
anthéon-S

orbonne (IP
: 193.55.96.20)



Penser l’écoféminisme

Travail, genre et sociétés n° 42 – Novembre 2019  39

Les journalistes et chercheuses indépendantes étatsu-
niennes, très connues dans les milieux féministes des années 
1970, Barbara Ehrenreich et Deirdre English dans leur brûlot 
For Her Own Good, [Ehrenreich et English, 1982], l’historienne 
de l’architecture Dolores Hayden dans The Grand Domestic 
Revolution [Hayden, 1981] et l’historienne des techniques 
Ruth Schwartz Cowan dans More Work for Mother [Schwartz 
Cowan, 1983], retracent l’histoire américaine des équipe-
ments ménagers et sa rationalisation par les sciences ména-
gères et les industries, en concluant leur travail d’archives 
sur une note également pessimiste : au xix

e et xx
e siècles, les 

sciences ménagères sont destinées à formater les femmes 
au foyer urbaines à devenir de zélées consommatrices, puis 
des travailleuses rémunérées pour contribuer à la hausse 
des dépenses du ménage et faire face à un monde où l’en-
semble des services s’est marchandisé. Le confort moderne 
n’a pas été prévu pour faire gagner du temps aux femmes 
qui se trouvent isolées dans des maisons individuelles, avec 
des équipements individualisés, sans coopératives permet-
tant de mettre en commun biens et outils, avec des temps 
de transport pour la moindre course, sans contrôle des pro-
duits consommés et des infrastructures de distribution, sans 
possibilité de coalition entre employées de service, femmes 
au foyer et femmes salariées. Observant le développement 
des fast-foods et la norme du travail à plein temps pour payer 
des emprunts, Dolores Hayden, qui a étudié des expériences 
de socialisme utopique au xix

e siècle, n’hésite pas à parler de 
« backlash » pour les femmes [Hayden, 1982, p. 295].

Tout en veillant à ne pas idéaliser les paysannes d’antan 
(l’ensemble des travaux cités veille à rappeler la pénibilité de 
leurs conditions de vie), ces recherches inversent les présup-
posés des Trente Glorieuses, en proposant d’autres lignes de 
partage : il y a, d’un côté, des familles patriarcales où l’inter-
dépendance des sexes est vitale pour la survie de la maison-
née, avec des femmes disposant de pouvoirs propres fondés 
sur des savoirs propres et, de l’autre, des femmes modernes, 
qui travaillent en dehors de leur domicile et dont le travail do-
mestique mécanisé et industrialisé requiert des compétences 
réduites, interchangeables et substituables. Appréhendés 
sous ce jour, les termes de « famille », « foyer », « ménage », 
« subsistance » n’ont pas le même sens, d’une ère historique 
et géographique à l’autre. Les féministes de la subsistance 
insistent sur la nécessaire historicisation et relocalisation 
des concepts employés pour éviter les confusions issues de 
l’usage de termes inchangés – qui laissent ainsi imaginer que 
le travail au foyer des femmes est une fonction universelle et 
intemporelle, alors même qu’elle est corrélative de l’essor du 
capitalisme.

« Effacer le passé par l’intermédiaire d’une mémoire sélectivement dé-
faillante permettait de poser l’éternel féminin si fermement que nous n’y 

©
 L

a 
D

éc
ou

ve
rt

e 
| T

él
éc

ha
rg

é 
le

 1
4/

09
/2

02
3 

su
r 

w
w

w
.c

ai
rn

.in
fo

 v
ia

 U
ni

ve
rs

ité
 P

ar
is

 1
 P

an
th

éo
n-

S
or

bo
nn

e 
(I

P
: 1

93
.5

5.
96

.2
0)

©
 La D

écouverte | T
éléchargé le 14/09/2023 sur w

w
w

.cairn.info via U
niversité P

aris 1 P
anthéon-S

orbonne (IP
: 193.55.96.20)



Geneviève Pruvost

40  Travail, genre et sociétés n° 42 – Novembre 2019

sommes plus revenus. En assimilant structures préindustrielles et struc-
tures industrialisées, ces messieurs effaçaient beaucoup de choses : par-
mi elles, l’efficience égale, à l’intérieur de la production préindustrielle, 
de ce qui était marchand et ce qui était autoconsommé. » [Blunden, 1982, 
p. 204]

Veronika Bennholdt-Thomsen et Maria Mies [1999] pré-
sentent cette amnésie comme une stratégie de conquête capi-
taliste pour faire oublier que la nature et les gens disposent 
de ressources propres, qui s’autoregénèrent, afin de mieux 
les remplacer par des produits marchands : « L’économie 
moderne, fondée sur la production marchande, l’argent et 
des équipements high-tech, se doit d’éliminer toute réminis-
cence d’une autre économie. C’est parce que ce qui est arti-
ficiellement produit ne peut pas concourir avec ce qui existe 
par soi-même. » [Bennholdt-Thomsen et Mies, 1999, p. 188]. 
L’invention du dévouement domestique (réduit au « care », 
au ménage et à la cuisine) participe de cette opération d’éra-
dication de savoir-faire autonomes, source d’une abondance 
matérielle et affective. Pour les féministes de la subsistance, 
cette éradication n’est pas seulement le fait d’agents écono-
miques et politiques du capitalisme. Elle s’appuie aussi sur 
le concours des intellectuel·le·s qui ont participé à la disqua-
lification de « la valeur du travail quotidien pour la vie », 
« au nom des soi-disant valeurs supérieures » des Lumières 
[Mies et Shiva, 1999, p. 26]. En qualifiant le travail de subsis-
tance de basse besogne et en n’œuvrant pas pour une « sweat 
equity » – au sens de partage équitable du labeur de produc-
tion des ressources vitales, les intellectuel·le·s ont participé à 
la dématérialisation du concept de liberté et d’égalité.

RETOUR CRITIQUE SUR LA CONFUSION  
ENTRE SUBSISTANCE ET TRAVAIL DOMESTIQUE

Quid des féministes dans l’occultation de la productivité 
de la femme paysanne-artisane ? Clarifier ici les termes du 
débat est d’autant plus important que la version du matéria-
lisme portée par Christine Delphy est celle qui l’a emportée 
dans les études de genre françaises.

Christine Delphy, qui ne cache pas ses désaccords avec 
The International Wages of Housework Campaign8, Barbara 
Ehrenreich et Deirdre English9, propose tout d’abord une 
conception universaliste du travail domestique (qui se fonde 
sur l’extorsion du travail gratuit), quelles que soient les so-
ciétés, les époques et les classes sociales. Christine Delphy 
refuse de hiérarchiser le contenu même des tâches réalisées 
pour ne retenir que la relation d’exploitation qui lie la femme 
au chef de famille. « Toutes les femmes fournissent du tra-
vail ménager, même si elles ont une bonne ou deux bonnes. » 
[Delphy, 1999, p. 262]. La sociologue en veut pour preuve 
le cas des agricultrices qui cumulent, à domicile, travail 

8
 Sur les controverses 

autour des diverses 
formes de salaire 
ménager, cf. Hélène 
Perivier, et Rachel 
Silvera (dir.), 2010, 
Travail, genre et sociétés, 
« Maudite conciliation », 
n° 24, p. 25-27 <https://
www.cairn.info/revue-
travail-genre-et-societes-
2010-2-page-25.htm>.
9
 Christine Delphy 

dénonce la conception 
« physiocratique » de 
Barbara Ehrenreich 
et Deirdre English, et 
des anthropologues 
Marshall Sahlins et 
Claude Meillassoux 
[Delphy, 2001,  
p. 172-173].

©
 L

a 
D

éc
ou

ve
rt

e 
| T

él
éc

ha
rg

é 
le

 1
4/

09
/2

02
3 

su
r 

w
w

w
.c

ai
rn

.in
fo

 v
ia

 U
ni

ve
rs

ité
 P

ar
is

 1
 P

an
th

éo
n-

S
or

bo
nn

e 
(I

P
: 1

93
.5

5.
96

.2
0)

©
 La D

écouverte | T
éléchargé le 14/09/2023 sur w

w
w

.cairn.info via U
niversité P

aris 1 P
anthéon-S

orbonne (IP
: 193.55.96.20)



Penser l’écoféminisme

Travail, genre et sociétés n° 42 – Novembre 2019  41

professionnel rémunéré et travail gratuit domestique : l’agri-
cultrice ne retire aucune reconnaissance du cumul de ces 
deux tâches et se trouve tout autant soumise au régime de 
gratuité que le reste des épouses. Cette similitude de traite-
ment la conduit à procéder à une mise en équivalence écono-
mique qu’elle justifie en ces termes :

« Ce ne sont pas seulement les ménages agricoles ou les ménages qui 
ont un jardin qui font de la production pour l’autoconsommation, mais 
tous les ménages puisque tous les ménages achètent des produits à trans-
former et y ajoutent une certaine quantité de travail pour les consom-
mer réellement. […] Si on considère que d’avoir cultivé, d’avoir mis de 
l’engrais sur le poireau, d’avoir cueilli le poireau, d’avoir fait toutes ces 
opérations sur le poireau, ce sont des activités productives – ce qu’on 
considère puisqu’on le met dans l’évaluation du produit national [qui 
inclut l’autoconsommation des ménages] –, à ce moment-là, il faut consi-
dérer que d’être allé acheter le poireau sur le marché, d’avoir épluché le 
poireau, d’avoir lavé le poireau, d’avoir cuit le poireau, d’avoir mis le 
poireau dans un plat, d’avoir fait une vinaigrette pour le poireau, etc., 
tout ça, c’est également productif. » [Delphy, 1999, p. 66-67].

En optant pour une définition très large de la notion 
de production, la sociologue féministe permet d’asseoir le 
principe d’une exploitation commune à toutes les femmes 
et de répondre aux antiféministes qui dénient l’importance 
de la charge domestique, mais c’est au prix d’une confu-
sion conceptuelle : dans un cas, le travail potager peut être 
source de gains en argent (en cas de vente) et en nature (par 
l’extraction des graines et l’autoconsommation), tandis que 
dans l’autre, les achats alimentaires sont doublement payés 
en argent et en temps de travail (de consommation et de pré-
paration) pour les rendre consommables, sans retour sur in-
vestissement. Le travail domestique du second type relève 
du « travail fantôme » – caractéristique, selon Ivan Illich, du 
capitalisme et de ses fondements genrés, puisque « le temps, 
le labeur et la peine qu’il faut dépenser pour ajouter à la 
marchandise achetée cette valeur additionnelle sans laquelle 
elle est impropre à l’utilisation » [Illich, 2005, t. 1, p. 273] 
ont été attribués aux seules femmes avec la dislocation des 
maisonnées.

Tandis que les féministes de la subsistance ne perdent 
pas de vue cette perte sèche, tant pour les femmes du nord 
que du sud (dont le travail vivrier, sources de pouvoir, est 
remplacé par le travail domestique, le « care » familial et le 
salariat, conjointement dévalués et exploités par le capita-
lisme), Christine Delphy et toute une génération d’études de 
genre10 font l’opération inverse de réhabilitation du « travail 
fantôme » en travail productif de premier plan : il s’agit de 
faire reconnaître le travail domestique industrialisé comme 
un travail, également créateur de valeur, au point de dénier 
la différence structurelle entre activités d’autoproduction 
et activités de consommation, manquant ici le rendez-vous 
d’une appréhension globale du confort occidental moderne 

10
 Les enquêtes Emploi 

du temps de l’Insee 
ne feront ainsi pas 
la distinction entre 
activités d’entretien 
(tondre la pelouse) 
et vivrières (faire son 
potager) [Chadeau et 
Fouquet, 1981].

©
 L

a 
D

éc
ou

ve
rt

e 
| T

él
éc

ha
rg

é 
le

 1
4/

09
/2

02
3 

su
r 

w
w

w
.c

ai
rn

.in
fo

 v
ia

 U
ni

ve
rs

ité
 P

ar
is

 1
 P

an
th

éo
n-

S
or

bo
nn

e 
(I

P
: 1

93
.5

5.
96

.2
0)

©
 La D

écouverte | T
éléchargé le 14/09/2023 sur w

w
w

.cairn.info via U
niversité P

aris 1 P
anthéon-S

orbonne (IP
: 193.55.96.20)



Geneviève Pruvost

42  Travail, genre et sociétés n° 42 – Novembre 2019

et de la division internationale du travail qui l’alimente  
[Federici, 2002].

PERSPECTIVES FÉMINISTES SUR LA POLITIQUE  
DU FAIRE

Pour les féministes de la subsistance, la mise à l’honneur 
de savoir-faire qui ont pu être codés dans le passé comme 
proprement féminins, ou comme relevant de travaux collec-
tifs dans les maisonnées, participe tout autant d’une rééva-
luation historique des bases matérielles du capitalisme que 
de l’élaboration d’une « perspective » future [Bennholdt-
Thomsen et Mies, 1999]. Il ne s’agit pas de prôner un retour 
à l’époque prémoderne, mais de chercher, bien au contraire, 
à combiner, tresser, bricoler à partir de ce qui pourrait sub-
sister des deux mondes. Suivant en cela la tradition féministe 
de recherches engagées, la radicalité des propositions des fé-
ministes de la subsistance a cependant été majoritairement 
ignorée en France, en raison de leur affiliation plus libertaire 
que communiste et socialiste (du moins dans leur version 
partidaire et syndicale). La plupart des textes cités ont été 
écrits dans les années 1970 et 1980, soit une période post-
1968 anti-institutionnelle, en pleine période de retour à la 
terre, d’expérience de vie communautaire et de cercles fémi-
nistes de conscientisation fondés sur le droit à la parole per-
sonnelle – en bref à un moment de légitimation politique de 
groupes de petite taille qui ne visent pas à faire programme 
et à s’organiser de manière pyramidale pour intégrer les ad-
ministrations de l’État. La référence à cette période, parfois 
qualifiée d’utopique, divise profondément les féministes, 
entre celles qui feront un bilan critique du féminisme an-
ti-institutionnel [Fraser, 2011] et celles qui ne cesseront de 
puiser dans cet héritage, aussi bien en tant qu’activistes que 
théoriciennes et écrivaines, usant d’une grande liberté litté-
raire dans l’exposition de leur vision du changement social.

S’il est impossible ici de présenter le nuancier des posi-
tionnements politiques des féministes de la subsistance, elles 
partagent le même tropisme pour l’échelle de la commu
nauté ou de la commune. La libertaire Françoise d’Eau-
bonne, dans une prose qui oscille entre l’essai érudit, la 
diatribe et l’analyse politique, invite à la dissolution de la 
famille nucléaire en communautés autogérées sous la forme 
de démocratie directe, et autonomes sur le plan alimentaire 
et artisanal par l’autofabrication et des formations pour les 
non-initiés sans spécialisation élitiste, avec des énergies 
douces. Ainsi « les valeurs “prétendument féminines” (pa-
cifisme, quiétisme, sensibilité ludique, égalitarisme, jouis-
sance plutôt que pouvoir et connaissance des limites plutôt 
qu’expansion) ne seraient plus taxées de “féminines” mais 
d’universelles » [Eaubonne, 1978, p. 190]. Silvia Federici se 

©
 L

a 
D

éc
ou

ve
rt

e 
| T

él
éc

ha
rg

é 
le

 1
4/

09
/2

02
3 

su
r 

w
w

w
.c

ai
rn

.in
fo

 v
ia

 U
ni

ve
rs

ité
 P

ar
is

 1
 P

an
th

éo
n-

S
or

bo
nn

e 
(I

P
: 1

93
.5

5.
96

.2
0)

©
 La D

écouverte | T
éléchargé le 14/09/2023 sur w

w
w

.cairn.info via U
niversité P

aris 1 P
anthéon-S

orbonne (IP
: 193.55.96.20)



Penser l’écoféminisme

Travail, genre et sociétés n° 42 – Novembre 2019  43

risque à proposer une fresque historique depuis le Moyen-
Âge jusqu’à l’Afrique contemporaine, que les spécialistes de 
chaque période pourront contester dans le détail, archives à 
l’appui, tandis que la théoricienne inscrit son travail dans le 
« futur passé » [Koselleck, 1990] d’une mise en commun de 
terres avec la réhabilitation de communaux, en s’inscrivant 
dans le courant politique de l’autonomie par rapport à l’État, 
au syndicat, au capitalisme dans la filiation de la critique 
du travail menée par les opéraïstes italiens. La néo-païenne 
altermondialiste Starhawk adopte pour sa part la forme du 
récit d’anticipation utopique, poétique, volontairement tri-
vial, pour décrire un « futur vivable » dans une cité mari-
time, marchant à l’énergie solaire, verdoyante, peuplée de 
cyclistes de tous genres, de toutes cultures, toutes religions, 
dont les enfants vont dans des écoles qui élèvent des vaches 
laitières, avec des potagers dans tous les jardins domestiques 
et communaux, des fruitiers dans les allées publiques, une 
phytoépuration collective et un port où sur un bateau à 
quai, des fèves de cacao sont troquées contre des artichauts 
[Starhawk, 1990].

Maria Mies n’hésite pas à co-écrire un ouvrage avec l’éco-
féministe altermondialiste spirituelle Vandana Shiva dans 
lequel elles affirment des principes d’autosuffisance qui ré-
sonnent avec des principes anarchistes : « Le besoin d’une 
sécurité de subsistance est satisfait par la confiance en sa 
communauté plutôt que par la confiance dans un compte 
bancaire ou un État-providence. Une perspective de subsis-
tance ne peut être réalisée que dans un tel réseau de rapports 
humains fiables et stables » avec des communs, empêchant 
la « privatisation de biens communs comme l’eau, l’air, les 
déchets, les ressources du sol » [Mies et Shiva, 1999, p. 352-
353]. Avec l’ethnologue autrichienne Veronika Bennholdt-
Thomsen, Maria Mies prend le parti de scander chaque mo-
ment théorique par de longs encarts sur des mises en œuvre 
concrètes d’autosubsistance dans le monde entier. Leur ou-
vrage se conclut par le cas du peuple matrilinéaire des îles de 
Belau, en Micronésie : les femmes, qui se trouvent au premier 
plan en matière d’engagement dans la défense de leurs terres 
dans la lutte antinucléaire11, cultivent les champs de taro, tu-
bercule indispensable à la subsistance du village. Ce sont 
elles qui détiennent le pouvoir de la subsistance et elles sont 
à ce titre très respectées. Elles ne revendiquent pas l’équi-
valent d’une « maison des hommes », préférant s’organiser 
politiquement, en ayant les mains occupées – au rebours des 
hommes dont elles se moquent qui ne font que « parler et 
parler ». Les paroles ici ne valent que parce qu’elles s’ancrent 
dans le « faire » de la culture du taro. Travail et politique de-
viennent des activités indissolubles : « On fait de la politique 
tout en travaillant » [Bennholdt-Thomsen et Mies, 1999, 
p. 212, ma traduction].

11
 La République des 

Paloas est le premier 
État à se déclarer libre 
de l’énergie nucléaire. 

©
 L

a 
D

éc
ou

ve
rt

e 
| T

él
éc

ha
rg

é 
le

 1
4/

09
/2

02
3 

su
r 

w
w

w
.c

ai
rn

.in
fo

 v
ia

 U
ni

ve
rs

ité
 P

ar
is

 1
 P

an
th

éo
n-

S
or

bo
nn

e 
(I

P
: 1

93
.5

5.
96

.2
0)

©
 La D

écouverte | T
éléchargé le 14/09/2023 sur w

w
w

.cairn.info via U
niversité P

aris 1 P
anthéon-S

orbonne (IP
: 193.55.96.20)



Geneviève Pruvost

44  Travail, genre et sociétés n° 42 – Novembre 2019

D’une manière générale, cet impératif de « ramener » la 
politique « à la maison » [Di Chiro, 2014] s’inspire du modèle 
tant indigène que vernaculaire de la maisonnée. En témoigne 
la position défendue par l’une des dirigeantes de la réserve 
Yanocona en Colombie, Maria Ovidia Palechor qui fait écho 
à la perspective des femmes de Belau :

« Les autres disent “mais dans les peuples indigènes, les femmes ne 
parlent pas”. Bon, les femmes ne parlent pas. Un jour, j’ai demandé : “Et 
qu’est-ce que ça va m’apporter de parler ?” Si ce dont on parle, ce n’est 
pas l’essentiel. […] Pour nous, participer, c’est apporter quelque chose 
par le tissage, par le jardin […]. Pour nous, c’est fondamental. Parce que 
c’est là que commence tout le processus, ce n’est pas une activité d’es-
clavage, mais le lieu où nous pouvons apporter ce que nous cultivons 
au jardin et nous réunir avec les enfants, les femmes, les anciens, et de 
là partager la nourriture, ce qui est très important pour nous » [Ovidia 
Palechor, 2015, p. 97-98].

Tout en soutenant les luttes féministes sur l’accès des 
femmes dans les assemblées élues et les mondes profession-
nels, les féministes de la subsistance dialoguent avec d’autres 
traditions politiques (sociétés villageoises, sociétés premières 
égalitaires, communautés anarchistes) dans lesquelles la 
sphère du travail, du pouvoir et de la vie privée sont régies 
par des relations de face à face. Sans chercher à proposer des 
modèles universalisables, l’enjeu est bien de promouvoir des 
arènes de débats et de décision reterritorialisées, suivant un 
niveau de coordination, qui varie selon l’ancrage plus ou 
moins anarchiste ou écosocialiste du projet. Un haut niveau 
de tolérance à l’égard de la variété des combinatoires en ma-
tière de circulation du masculin et du féminin constitue un 
autre horizon politique partagé, à partir du moment où le 
pôle « féminin » (en tant que groupe de sexe assigné comme 
tel ou fonction genrée) n’est pas infériorisé. 

*   *
*

L’appellation de « féminisme de subsistance » dont seules 
quelques figures ont été mentionnées ici, permet de réunir 
une approche féministe dont la majeure partie des textes fon-
dateurs ont été écrits au tournant des années 1980, ouvrant 
ici tout un champ de publications ultérieures qui creusent le 
même sillon de dénaturalisation d’une modernité émancipa-
toire que l’on peut résumer en ces termes :

« Le concept [de subsistance] exprime […] la face de Janus de l’histoire 
moderne, qui dépend de la perspective de l’observateur/trice. Pour les 
hommes et les femmes qui profitent de la guerre contre la subsistance, 
“subsistance” signifie archaïsme, pauvreté et corvée. Pour les victimes 
de cette guerre, cela signifie sécurité, “bonne vie”, liberté, autonomie, 
autodétermination, préservation d’une base économique et écologique, 
et diversité culturelle et biologique » [Bennholdt-Thomsen et Mies, 1999, 
p. 20, ma traduction].

©
 L

a 
D

éc
ou

ve
rt

e 
| T

él
éc

ha
rg

é 
le

 1
4/

09
/2

02
3 

su
r 

w
w

w
.c

ai
rn

.in
fo

 v
ia

 U
ni

ve
rs

ité
 P

ar
is

 1
 P

an
th

éo
n-

S
or

bo
nn

e 
(I

P
: 1

93
.5

5.
96

.2
0)

©
 La D

écouverte | T
éléchargé le 14/09/2023 sur w

w
w

.cairn.info via U
niversité P

aris 1 P
anthéon-S

orbonne (IP
: 193.55.96.20)



Penser l’écoféminisme

Travail, genre et sociétés n° 42 – Novembre 2019  45

Pour faire face à ces opérations de déni, les féministes de 
la subsistance ont choisi d’exhumer des « histoires encou-
rageantes de subsistance » [Bennholdt-Thomsen et Mies, 
1999, ma traduction] qui ne soient pas misérabilistes, mais 
aussi d’alerter sur la violence structurelle de genre, subie 
par les peuples et les groupes qui revendiquent des modes 
de vie autonomes du système de production industriel et 
marchand.

Les féministes de la subsistance, tout en faisant référence 
à des enquêtes anthropologiques et historiques de première 
main, sont des théoriciennes hétérodoxes qui ont privilé-
gié le genre de l’essai sur celui de la somme historique ou 
sociologique, pour casser les cadres d’analyse en vigueur, 
susciter de nouvelles orientations de recherches, avec le 
sens d’une urgence vitale, tandis que des livres et des rap-
ports s’écrivent, agonisent les dernières sociétés paysannes 
et leur écosystème. Soumise au couperet de la finitude des 
ressources, la recherche scientifique revêt une dimension 
particulière : mener des enquêtes sociologiques, ethnogra-
phiques, historiennes sur la variété des résistances mises en 
œuvre pour maintenir le droit à la subsistance ne saurait se 
substituer à l’action d’autosubsistance elle-même et à la lutte 
contre sa répression. En amont et en aval du féminisme de 
la subsistance se trouve immanquablement l’écoféminisme 
vernaculaire qui intime de « changer la vie » de ses propres 
mains. Cette exigence explique peut-être la discrétion de ce 
versant du matérialisme écoféministe, y compris dans les 
pays qui lui ont offert des positions académiques : dans des 
sociétés où une très forte division du travail organise l’en-
semble de la vie sociale, il n’est pas simple de faire valoir 
que semer, coudre, soigner, débattre, inventer, maçonner, 
cultiver, troquer, habiter, et articuler tous ces savoirs dans sa 
quotidienneté, c’est prendre position.

BIBLIOGRAPHIE
Achin Catherine et Naudier Delphine, 2010, « Trajectoires de femmes 
“ordinaires” dans les années 1970. La fabrique de la puissance d’agir 
féministe », Sociologie, n° 1, p. 77-93.
Agarwal Bina, 1994, A Field of One’s Own: Gender and Land Rights in South Asia, 
Cambridge, Cambridge University Press.
Badinter Elisabeth, 2010, Le Conflit. La Femme et la Mère, Paris, Flammarion.
Barbe Sylvie, 2013, Vivre en yourte : un choix de liberté, Paris, Yves Michel.
Bennholdt-Thomsen Veronika et Mies Maria, 1999, The Subsistence Perspective. 
Beyond the Globalised Economy, London, Zed books.
Blunden Katherine, 1982 Le métier et la vertu. Femmes au foyer : une mystification 
de la Révolution industrielle, Paris, Payot.
Chadeau Ann et Fouquet Annie, 1981, « Peut-on mesurer le travail 
domestique ? », Économie et statistique, n° 136, p. 29-42.
Dalla Costa Mariarosa et James Selma, 1973 [1972], Le pouvoir des femmes et la 
subversion sociale, Genève, Éditions Adversaire.

©
 L

a 
D

éc
ou

ve
rt

e 
| T

él
éc

ha
rg

é 
le

 1
4/

09
/2

02
3 

su
r 

w
w

w
.c

ai
rn

.in
fo

 v
ia

 U
ni

ve
rs

ité
 P

ar
is

 1
 P

an
th

éo
n-

S
or

bo
nn

e 
(I

P
: 1

93
.5

5.
96

.2
0)

©
 La D

écouverte | T
éléchargé le 14/09/2023 sur w

w
w

.cairn.info via U
niversité P

aris 1 P
anthéon-S

orbonne (IP
: 193.55.96.20)



Geneviève Pruvost

46  Travail, genre et sociétés n° 42 – Novembre 2019

Delphy Christine, 1999 et 2001, L’ennemi principal, Paris, Syllepse, t. 1 et 2.

Di Chiro Giovanna, 2014, « Ramener l’écologie à la maison », in Emilie Hache 
(dir.), De l’univers clos au monde infini, Paris, Éditions du Dehors, p. 191-220.

Eaubonne Françoise d’, 1978, Ecologie / féminisme. Révolution ou mutation, 
Paris, Éditions Actualité Temps Présent (réédité en 2018, à Paris, par Libre & 
Solidaire).

Ehrenreich Barbara et English Deirdre, 1982 [1978], Des experts et des femmes. 
150 ans de conseils prodigués aux femmes, Montréal, Éditions du remue-ménage.

Federici Silvia, 2002, « Reproduction et lutte féministe dans la nouvelle 
division internationale du travail », in Christine Verschuur et Fenneke Reysoo 
(dir.), « Genre, mondialisation et pauvreté », Cahiers genre et développement, 
n° 3, p. 45-69.

Federici Silvia, 2014 [2004], Caliban et la Sorcière. Femmes, corps et accumulation 
primitive, Paris, Genève, Éditions Entremonde.

Federici Silvia, 2016 [2012], Point zéro : propagation de la révolution. Salaire 
ménager, reproduction sociale, combat féministe, Donnemarie, Éditions iXe.

Fraser Nancy, 2011 [2009], « Féminisme, capitalisme et ruses de l’histoire », 
Cahiers du Genre, n° 50, p. 165-192.

Glaser Barney G. et Strauss Anselm, 2010 [1967], La découverte de la théorie 
ancrée. Stratégies pour la recherche qualitative, Paris, Armand Colin.

Hache Emilie, 2016, Reclaim. Recueil de textes écoféministes, Paris, Cambourakis.

Hayden, Dolores, 1981, The Grand Domestic Revolution, Cambridge, mit Press.

Illich Ivan, 2005 [1982], Le genre vernaculaire, in Œuvres complètes, Paris, Fayard, 
t. 1.

Kosselleck Reinhart, 1990 [1979], Le futur passé, Paris, Éditions ehess.

Larrère Catherine, 2012, « L’écoféminisme : féminisme écologique ou écologie 
féministe », Tracés, n° 22, p. 105-121.

Merchant Carolyn, 1980, The Death of Nature: a Feminist Reappraisal of the 
Scientific Revolution, San Francisco, Harper and Row Publishers.

Mies Maria, 1982, The Lacemakers of Narsapur: Indian Housewives Produce for the 
World Market, London, Zed Press.

Mies Maria, 1999 [1988], Patriarchy and Accumulation on a World Scale: Women in 
the International Division of Labour, London, Zed Books.

Mies Maria, 2011, The Village and the World: My Life, Our Times, North Melbourne, 
Spinifex Press.

Mies Maria et Shiva Vandana, 1999 [1993], Écoféminisme, Paris, L’Harmattan.

Oakley Ann, 1974, Housewife, London, Penguin Books.

Ovidia Palechor Maria, 2015, « Réaffirmer, dit-elle. Un entretien avec Maria 
Ovidia Palechor. Propos recueillis et traduits par Pascale Molinier », Cahiers du 
Genre, « Genre et environnement », n° 59, p. 91-102.

Perivier Hélène et Silvera Rachel (dir.), 2010, « Maudite conciliation », Travail, 
genre et sociétés, n° 24, p. 25-27.

Pruvost Geneviève, 2015, « Faire village autrement. Des communautés 
introuvables aux réseaux d’habitat léger », Socio-anthropologie, n° 32,  
p. 21-40.

Pruvost Geneviève, 2017, « Postface. Naissance respectée et polyphonie (éco)
féministe », in Alana Apfel, Donner naissance. Doulas, sages-femmes et justice 
reproductive, Paris, Cambourakis, p. 179-205.

Schwartz Cowan Ruth, 1983, More Work for Mother. The Ironies of Household 
Technology from the Open Hearth to the Microwave, New York, Basic Books.

Scott Joan, 1990 [1988], « L’ouvrière, mot impie, sordide », Actes de la Recherche 
en Sciences sociales, n° 83, p. 2-15.

Shiva Vandana, 1989, Staying Alive, London, Zed Press.

©
 L

a 
D

éc
ou

ve
rt

e 
| T

él
éc

ha
rg

é 
le

 1
4/

09
/2

02
3 

su
r 

w
w

w
.c

ai
rn

.in
fo

 v
ia

 U
ni

ve
rs

ité
 P

ar
is

 1
 P

an
th

éo
n-

S
or

bo
nn

e 
(I

P
: 1

93
.5

5.
96

.2
0)

©
 La D

écouverte | T
éléchargé le 14/09/2023 sur w

w
w

.cairn.info via U
niversité P

aris 1 P
anthéon-S

orbonne (IP
: 193.55.96.20)



Penser l’écoféminisme

Travail, genre et sociétés n° 42 – Novembre 2019  47

Starhawk, 1990 [1987], Truth or Dare. Encounters with Power, Authority and 
Mystery, San Francisco, Harper & Row Publishers.
Tilly Louise A. et Scott Joan W., 1989 [1978], Women, Work and Family, New 
York, Routledge.
Toupin Louise, 2014, Le salaire au travail ménager. Chronique d’une lutte féministe 
internationale (1972-1977), Montréal, Les Éditions du remue-ménage.

©
 L

a 
D

éc
ou

ve
rt

e 
| T

él
éc

ha
rg

é 
le

 1
4/

09
/2

02
3 

su
r 

w
w

w
.c

ai
rn

.in
fo

 v
ia

 U
ni

ve
rs

ité
 P

ar
is

 1
 P

an
th

éo
n-

S
or

bo
nn

e 
(I

P
: 1

93
.5

5.
96

.2
0)

©
 La D

écouverte | T
éléchargé le 14/09/2023 sur w

w
w

.cairn.info via U
niversité P

aris 1 P
anthéon-S

orbonne (IP
: 193.55.96.20)


	Penser

