1)

Conscience radicale et contestation du serment au XV11¢€ siecle en Angleterre :
le cas des quakers.

Cyril Selzner

La religion du serment

Il n’est plus nécessaire de souligner I’importance du serment comme instrument de gouvernement en
Angleterre aux XVI¢ et XVII€ siécles, a tous les niveaux. Quiconque a la curiosité de se plonger dans
la lecture du substantiel Livre des serments, publié en 1649 puis toiletté et réédité en 1689 — deux
dates éminemment significatives —, constatera sans peine qu’au-dela des questions brilantes
d’allégeance et de loyauté envers 1’Eglise et 1’Etat, le serment est omniprésent dans la fabrique
politique, sociale et tout particuliérement juridique de 1’Angleterre pendant cette période!: préter
serment est en effet requis en vue de I’obtention de toute charge officielle (ecclésiastique ou civile),
pour témoigner, accuser ou se défendre des accusations devant une juridiction quelconque, aussi bien
gue pour un grand nombre de dispositions relevant du droit des personnes et des biens, 1’héritage ou
I’alliance par exemple.

Or, le serment est d’abord un acte éminemment religicux et — en théorie — un des plus solennels qui
soient. Cette évidence partagée est rappelée en 1681 par John Tillotson, une des figures intellectuelles
de I’Eglise établie, quand il le définit comme « I’invocation solennelle de Dieu en tant que témoin de
la vérité de ce que nous disons »2. Il fait également remarquer, Ia encore de maniére traditionnelle, que
le serment proprement dit, a la différence des veeux (vows) qui sont faits a Dieu seul, doit étre localisé
tres exactement a la jointure des deux tables de la loi mosaique : la prestation de serment revient a
mettre en gage son salut éternel, & la lumiére du troisieme commandement, mais elle soutient surtout
en dernier ressort la société des hommes quand font défaut d’autres moyens de police et de preuves.
Cet argument demeure d’ailleurs une des raisons systématiquement invoquées, et une des plus
efficaces, contre la tolérance civile des athées jusqu’a la Lettre sur la tolérance de John Locke voire
au-dela.

Cette dimension religieuse associe étroitement le serment & la conscience, bien plus qu’a 1’honneur
social et au respect de la parole donnée auxquels on aurait peut-étre tendance a le réduire dans un
monde plus sécularisé ; elle fait en revanche la force du serment dans le contexte historique de

L Cf. Anon., The Book of Oaths and the Several Forms thereof [...] very useful for all persons whatsoever, especially those
that undertake any Office of Magistracy or publique Imployment, Londres, 1689. NB : Sauf exception signalée, les titres ainsi
que les citations qui suivront n’ont pas été modernisés, y compris dans leur ponctuation ou leur usage des majuscules. Les
traductions dans le corps du texte sont personnelles dans tous les cas.

2 « [An oath] is nothing else but a solemn appeal to God as a witness of the truth of what we say. » (John Tillotson, The
Lawfulness and Obligation of Oaths, Londres, 1681, p. 2). Tillotson distingue ensuite de maniére classique les deux
catégories de paroles susceptibles de faire 1’objet d’un serment: les déclarations (assertory oaths) et les promesses
(promissory oaths).

3 « The necessity of religion to the support of humane society in nothing appears more evidently than in this, that the
obligation of an oath, which is so necessary for the maintenance of peace and justice among men, depends wholly upon the
sense and belief of a deity. For no reason can be imagined why any man that doth not believe in God, should make the least
conscience of an oath. [...] So that whoever promotes atheism and infidelity doth the most destructive thing imaginable to
humane society, because he takes away the reverence and obligation of oaths: and whenever that is generally cast off,
humane society must disband, and all things run into disorder [...] when these bands and pillars of humane society do break
and fail. » (Ibid., p. 2-3) ; « [Perjury is] a sin against both Tables, being the highest affront to God, and of most injurious
consequences to men. It is an horrible abuse of the name of God, and an open contempt of his judgement, and an insolent
defiance of his vengeance. And in respect to men, it is not only a wrong to this or that particular person who suffers by it, but
treason against humane society. » (Ibid., p. 34-35)



)

I’Europe de la premiére modernité, que Keith Thomas avait proposé de nommer «1’dge de la
conscience »*. En partie du fait des luttes confessionnelles ouvertes par la Réforme, les Européens et
plus particulierement les Anglais du XVII¢ siecle sont généralement persuadés et informés — plus que
jamais auparavant — du fait qu’ils ont une conscience et qu’ils doivent s’en soucier au plus haut point
puisque leur salut éternel en dépend. Réciproquement, de nombreux historiens 1’ont rappelé, la
conscience est souvent pergue et reconnue d’abord a travers le prisme du serments. Cependant, ce lien
consubstantiel rend aussit6t la pratique du serment vulnérable a une attaque de nature religieuse et
consciencieuse, qui tenterait par exemple d’inverser son caractére d’obligation solennelle ; c’est bien
ce que 1’on constate si I’on se penche sur le cas des quakers dans la seconde moitié du XVI1I¢ siécle en
Angleterre.

Une contestation radicale du serment

Les quakers sont en effet un des groupes les plus intéressants a considérer de ce point de vue parce
gu’ils sont en pratique et a quelques exceptions prés les seuls pendant cette période a refuser
systématiquement — pour des raisons de principe — de préter un serment quel qu’il soit. Tillotson
explique ainsi en guise de préambule qu’il se voit contraint de répondre & une secte dangereuse qui
rejette tout serment, ce qui évoque directement et sans aucun doute possible les quakers ; il n’éprouve
pas le besoin de les désigner explicitement, tant 1’allusion est transparente pour les contemporainse.
Certaines polémiques relatives aux serments impliquent certes d’autres dénominations dés les débuts
de la Réforme en Angleterre — les catholiques au premier chef, mais aussi des protestants dissidents et
divers courants hérétiques —, sans compter les nombreux débats suscités par la multiplication des
serments d’allégeance, notamment pendant la période des troubles de 1640 a 1660. A la différence des
cas précédents cependant, les quakers contestent le serment d’une maniére radicale, au sens
étymologique du terme, « a la racine » : son contenu matériel n’est pas en cause, ni sa légalité formelle
ou sa légitimité dans un contexte particulier et selon les personnes impliquées, celles qui I’exigent et
celles dont il est exigé ; la pratique du serment elle-mé&me est contestée pour des raisons, alleguent-ils,
de pure conscience.

Il importe donc d’explorer non seulement les motivations et les sources de ce refus, mais aussi les
modalités et les conségquences souvent terribles — comiques a 1’occasion — de ce qui a fini par
constituer un des éléments particuliérement visibles de 1I’identité quaker et de son affirmation devant le
monde, qu’ils appelaient leur « témoignage pour la vérité » (Testimony of / for the truth). Le refus de
préter serment prend ainsi place aux cotés d’autres particularités socialement handicapantes mais
impératives pour les quakers, comme le tutoiement généralisé, le refus d’6ter son chapeau devant
quiconque, y compris les supérieurs, et plus généralement la récusation des formes élémentaires de
I’étiquette sociale du temps. Sans doute plus encore que celles-ci, le refus du serment avait des
conséquences juridiques et matérielles qui en théorie et fréguemment en pratique pouvaient conduire a
des effets désastreux, comme on le verra par la suite.

4 Cf. Keith Thomas, « Cases of Conscience in Seventeenth-century England », dans John Morrill et al. (éds.), Public Duty
and Private Conscience, Oxford, Clarendon Press, 1993, p. 29.

5 Sur ce sujet, on peut renvoyer notamment a 1’étude de David Martin Jones, Conscience and Allegiance in Seventeenth
Century England, Rochester (NY), University of Rochester Press, 1999. Comme le rappelle aussi John Spurr, « ’association
entre conscience et serments allait de soi pour un esprit anglais du XVII® siécle. » (John Spurr, « Conscience, serments et
tolérance dans 1’ Angleterre du XVII® siécle », dans Yves-Charles Zarka, Franck Lessay et John Rogers (éds.), Les fondements
philosophiques de la tolérance, tome I, Paris, Presses Universitaires de France, 2002, p. 37 ; cf. également John Spurr, « A
Profane History of Early Modern Oaths », Transactions of the Royal Historical Society, Sixth Series, Vol. 11, 2001, p. 37-63)
6 « But because there is a sect, sprung up in our memory, which hath called in question the lawfullness of all oaths, to the
great mischief and disturbance of humane society, | shall endeavour to search this matter to the bottom » (lbid., p. 8). La
citation suivante indique clairement que Tillotson vise bien les quakers : « | will readily grant, that there is scarce any errour
whatsoever that hath a more plausible colour from Scripture, than this; which makes the case of those who are seduced into it
the more pityable: but then it ought to be considered, how much this doctrine of the unlawfullness of oaths reflects upon the
Christian religion ; since it is so evidently prejudiciall both to humane society in generall, and particularly to those persons
that entertain it. [...] It renders them suspected to governement, and in many cases incapable of the common benefits of
justice and other priviledges of humane society, and exposeth them to great penalties, as the constitution of all laws and
governments at present is ; and it is not easy to imagine how they should be otherwise. » (Ibid., p. 14-15)



©)

Le sens d’un refus

Les premiers quakers opposent frontalement & toute tentative d’imposition de Serment 1’autorité
apparemment écrasante et selon eux incontestable de deux textes néotestamentaires, celle de
1’Evangile de Matthieu (5, 33-37 et tout spécialement 5,34 qui parait enjoindre de ne pas jurer du tout),
et éventuellement celle de I’Epitre de Jacques (5,12) qui en reprend I’essentiel’. Cette autorité textuelle
est singulierement renforcée du fait qu’elle se trouve chez Matthieu au cceur de I’enseignement moral
et religieux de Jésus, dans le Sermon sur la montagne — un lieu scripturaire qui pourrait donc
difficilement passer pour périphérique ou obscur. Les quakers, comme souvent en matiere doctrinale,
ne sont pas des innovateurs radicaux et ils ne prétendent d’ailleurs pas I’étre : ces deux textes ont été
régulierement convoqués pour motiver le refus du serment, notamment par certains anabaptistes au
XVI€ siécle, par exemple chez les mennonites qui sont issus de ce courant. Quand il s’agira pour les
quakers de se trouver des ancétres, ils éviteront toutefois généralement— pour des raisons stratégigques
bien compréhensibles — de se référer a cet épouvantail que représentent les anabaptistes, mais tenteront
plutdt de recenser systématiquement les précédents plus acceptables dans 1’antiquité chrétienne ou
chez les prédécesseurs patentés du protestantisme insulaire, comme les Lollards. Ils pilleront souvent
de maniere peu scrupuleuse le Livre des martyrs de Foxe, en enrégimentant comme refus principiel du
serment ce qui peut s’interpréter souvent plus spontanément comme un refus tactique ou
circonstanciés.

Les quakers ne sont donc pas les premiers, loin s’en faut, a faire appel a l’autorité biblique.
Traditionnellement et du point de vue de I’orthodoxie chrétienne ces textes sont neutralisés — y
compris dans les Eglises protestantes issues de la Réforme magistérielle — par 1’affirmation qu’ils ne
s’appliquent pas a tous les serments, mais qu’il faut au contraire interpréter les paroles du Christ
comme une condamnation des seuls serments superstitieux, « vains » ou inconsidérés et aussi des
jurons plus ou moins blasphématoires qui rentrent également dans cette catégorie (common swearing,
rash or light oaths), en considérant qu’il s’agit surtout d’une application du troisieme commandement
qui implique de ne pas prendre le nom de Dieu en vain. Un bel exemple de cette tradition exégétique
se trouve dans les notes marginales de la Bible de Genéve, souvent surnommée la « bible puritaine »,
qui reprend ’essentiel des arguments traditionnels®. L’Eglise élisabéthaine officielle n’est pas en reste,
ayant pris soin de garantir la légitimité des serments officiels par le truchement des Trente-neuf
articles (en I’occurrence, le 39™)%, Dans le texte néotestamentaire original, I’adverbe grec « holos »
peut également faire 1’objet d’interprétations neutralisantes : dans 1’affirmation du Christ, « ego de

7 Etant donné leur centralité pour les quakers, les deux textes méritent d’étre cités in extenso (ici dans la version autorisée) :
Matthew 5, 33-37 : « [33] Again, ye have heard that it hath been said by them of old time, Thou shalt not forswear thyself,
but shalt perform unto the Lord thine oaths: [34] But | say unto you, Swear not at all ; neither by heaven; for it’s God’s
throne: [35] nor by the earth; for it’s his footstool: neither by Jerusalem; for it’s the city of the great King. [36] Neither shalt
thou swear by the head, because thou canst not make one hair white or black. [37] But let your communication be a Yea, yea;
Nay, nay: for whatsoever is more than this cometh of evil. » ; Epistle of James 5, 12 : « [12] But above all things, my
brethren, swear not, neither by heaven, neither by the earth, neither by any other oath: but let your yea be yea; and your nay,
nay; lest ye fall into condemnation. »

8 Cf. par exemple cet extrait d’une pétition des quakers publiée au début des années 1670 : « We are not the only asserters of
this doctrine [of not swearing] since the Dayes of Christ and the Holy Apostles, we have of many more given some instances
and Testimonies of such primitive Christians, Martyrs and Fathers, who were of the same mind and judgement with us in this
case, and suffered in their day by the Heathens, Popes, and Popish cruelty for the same. » (Anon., The Case of the People
called quakers relating to Oath and Swearing, presented to the Serious Consideration of the King and both Houses of
Parliament, Londres, 1673, p. 9)

9 Cf. The Geneva Bible, Facsimile of the 1560 edition, Peabody (Mass.), Hendrickson Publishers, 2007. Elle précise ainsi que
tous les serments non nécessaires sont ainsi bannis (« All superfluous othes are utterly debarred ») et qu’on devrait ainsi ne
pas jurer a la légére (« and then ye shall not be so light, and ready to sweare ») et de méme pour la glose du passage de
Jacques qui prend la peine de préciser que le texte n’enléve pas au magistrat le droit d’obtenir un serment : « by this he taketh
not from the magistrate his authoritie who may require an othe for maintenance of justice, judgement, and trueth. »

10 « As we confess that vain and rash swearing is forbidden Christian men by our Lord Jesus Christ, so we judge that
Christian religion doth not prohibit but that a man may swear when the magistrate requireth in a cause of faith and charity, so
it be done according to the Prophet's teaching in justice, judgement, and truth. » (Thirty-Nine Articles — Art. XXXIX. Of a
Christian man's Oath)



(4)

lego umiv me omosai holos », « holos » est traduit généralement en anglais par « at all », mais certains
proposent de traduire par « entierement » ou « completement » plutdt que par « du tout », modalisant
ainsi le propos. Sans entrer dans le détail historique nécessairement complexe des débats exégétiques
concernant ce passage et son contexte, puisque déterminer si les quakers ont raison ou tort concernant
leur lecture de la Bible n’est pas notre objet ici,on peut du moins souligner qu’un des signes
indubitables de I’importance stratégique de ce lieu scripturaire pour eux tient dans le fait que, dans la
défense de leur interprétation, ils sont allés beaucoup plus loin dans 1’érudition qu’a 1’accoutumée.
Cette stratégie retient particulierement 1’attention si 1’on considére le mépris profond des quakers pour
tout ce qui touche a I’interprétation savante, cléricale et universitaire de la Bible et en particulier leur
dévalorisation relative de la connaissance précise des langues bibliques elles-mémes. George Fox, que
I’on considére généralement comme 1’un des fondateurs sinon 1’inspirateur principal du mouvement, a
pu ainsi aller jusqu’a exhumer et a se référer a un prétendu original hébreu du texte de Matthieu
confirmant sa lecture du passage, alors qu’un tel recours a I’érudition poussiéreuse — et, en
I’occurrence, fallacieuse — est loin d’étre habituel chez luit.

Chague fois que des quakers sont confrontés a la nécessité de préter serment, ils répliquent aussitot en
invoquant, comme 1’avait fait Luther a la Diéte de Worms, que leur conscience est captive des paroles
de Dieu, qui a dit: «ne jurez pas». C’est bien selon eux leur religion scrupuleuse et, suivant
I’expression consacrée, la « tendresse de leur conscience » (tenderness of conscience) et rien d’autre
qui le leur interdit. Un exemple tout a fait typique de cette opposition frontale peut étre découvert dans
le compte-rendu du proces de George Fox et de sa future femme Margaret Fell en 1664 aux Assises de
Lancaster, notamment au cours de cet échange entre le juge Twisden et Margaret Fell :

-JT : allez-vous préter le serment d’allégeance ?

-MF : j’ai déja dit que je reconnaissais allégeance et obéissance au roi concernant ses commandements justes et
légaux, et que je reconnaissais également allégeance et obéissance au roi des rois Jésus Christ, qui m’a
commandé de ne jamais jurer.

-JT : Ce n’est pas une réponse : allez-vous préter serment oui ou non ?

-MF : Je dis que je reconnais allégeance et obéissance au Christ, qui me commande de ne pas jurer. [...]

-JT : Ce n’est pas une réponse. Préterez-vous serment ? Ne perdons pas de temps.

-MF : Je n’ai jamais prété serment de ma vie, j’ai vécu jusqu’ici sans préter serment ; je reconnais allégeance au
roi en tant que roi d’ Angleterre, mais Jésus Christ est le roi de ma conscience.?

Dans la suite du proces, quand le greffier tente de contraindre Margaret Fell a poser la main sur la
Bible et, lui 6tant violemment son gant, lui demande si elle est préte a ce qu’on lui lise & haute voix le
texte du serment, elle réplique par les paroles du prophéte Jérémie (23,10), inlassablement invoquées
par les quakers : « le pays est en deuil a cause des serments »2,

Quand vient le tour de George Fox d’étre interrogé, il répond de méme : « le Christ nous commande
de ne pas jurer, ainsi que 1’Apdtre : dois-je obéir a Dieu ou aux hommes, je vous laisse juge. » Il
s’empare alors de la Bible qu’on lui tend pour jurer, la brandit et proclame a la cantonade : « ce livre
me commande de ne pas jurer, et si ¢’est une Bible je vais vous le prouver » — on le lui arrache bien

11 Cf. George Fox et al., The Examination and Tryall of Margaret Fell and George Fox, Londres, 1664, p.24. Sur la
personnalité de Fox, cf. Larry Ingle, First Among Friends, George Fox and the Creation of quakerism, Oxford, Oxford
University Press, 1994,

12 « Judge. Will you take the Oath of Allegiance? MF. | have said already that | own allegiance and obedience to the King at
his just and lawful commands, and | do also owe Allegiance and obedience to the King of Kings Christ Jesus, who hath
commanded me not to swear at all. Judge. That is no answer, will you take the oath or will you not take it? MF. | say | owe
Allegiance and obedience unto Christ Jesus, who commands me not to swear. [...] Judge. This is no answer, will you take the
Oath? We must not spend time. MF. | never took an Oath in my life, | have spent my days thus far, and | never took an Oath,
I own Allegiance to the King, as he is King of England, but Christ Jesus is King of my Conscience. » (lbid., p. 6-7). Le
proceés de 1664 est sans conteste un des plus médiatisés des proces-spectacles de la Restauration, du moins en ce qui concerne
les quakers. Son importance rétrospective en tant que modéle des procés a venir est reconnue par Fox qui y consacre de longs
passages dans son Journal. Cf. George Fox, The Journal of George Fox, Edition révisée, John L. Nickalls (éd.), Philadelphia,
The Religious Society of Friends, 1997, p. 461 et suiv.

13 « The Land mourns because of Oaths » (lbid., p. 7).



()

entendu aussit6t des mains4. On congoit sans peine la difficulté rencontrée par de simples juges locaux
confrontés a des personnages de la stature de Fox — plusieurs témoignages indiquent notamment que
sa voix couvrait celle de la cour — mais la force du 1égalisme biblique demeure bien I’argument central
(et pour ainsi dire unique) dont les quakers font usage dans ce contexte. Au cours du proces, alors
qu’on lui déclare sur un ton menacgant qu’il va retourner en prison s’il s’obstine a ne pas préter
serment, Fox se permet de répliquer qu’ils peuvent aussi bien mettre la Bible derri¢re les barreaux,
puisqu’apres tout ¢’est elle qui commande de ne pas jurers. Dés 1654, The Glorie of the Lord Arising,
un pamphlet anonyme publié « par ceux que le monde nomme quakers », relevait le paradoxe et
peut-étre méme I’ironie intrinséque de la pratique contemporaine du serment, qui ordonnait de jurer
solennellement sur un livre qui commandait & leurs yeux précisément le contraire®”.

Plusieurs enseignements peuvent étre immédiatement tirés de cette confrontation exemplaire. Tout
d’abord, il semble que dans ce cas précis les quakers adoptent — au moins en apparence — un certain
littéralisme scripturaire cramponné a la lettre du texte sacré qui est en réalité trés éloigné de leur
approche générale de la Bible, opposant systématiquement I’esprit a la lettre du texte ; de nombreux
adversaires n’ont d’ailleurs pas manqué de le leur faire remarquer et nous y reviendrons plus loin. On
constate surtout ce qui est effectivement une de leurs caractéristiques, et qui déclenchait a la fois
admiration et irritation chez leurs contemporains, a savoir une incroyable obstination, autre aspect de
ce que leurs adversaires nommaient leur « orgueil spirituel » (spiritual pride). On comprend mieux
pourquoi leur agacante opiniatreté tendait a devenir proverbiale dans 1’ Angleterre de la Restauration :
«un quaker est une dispute sans fin »%, Le presbytérien modéré Richard Baxter, peu suspect de
complaisance a leur égard — il avait publié dés 1655 un Catéchisme du quaker trés hostile a ces
« fanatiques qu’on nomme quakers » —, notait dans son autobiographie (Reliquiae Baxterianae) qu’ils
avaient du moins cette vertu de mobiliser toute 1’attention des autorités en raison de leur pathos du
martyre (willingness to suffer), laissant ainsi les autres non-conformistes, « plus sobres » (dont Baxter
lui-méme) marginalement plus libres de leurs mouvements. De fait, ces paratonnerres du non-
conformisme « se glorifiaient tant de leur constance, de leurs souffrances » et de leur conscience,
qu’ils étaient jetés en prison par milliers, et qu’ils s’y rendaient, ajoute-t-il, « de gaieté de coeur »®°.

Un autre aspect du pathos du martyre, la disposition a produire des proces-spectacles (show trials),
relayés par de nombreuses publications (trial narratives) a I’exemple d’un des plus célébres d’entre
eux, celui de William Penn et de William Mead en 1670 — qui a abouti a terme a 1’évolution de la
procédure anglaise relative au droit des jurés (a travers le cas d’Edward Bushel) — n’est pourtant pas
sans précédent : elle a caractérisé un certain nombre de « martyrs puritains » a la fin des années 1630,
au moment de la plus grande tension avec le laudisme, comme lors des proces de Burton, Bastwick et
Prynne, ou encore ceux de John Lilburne, le futur niveleur dont on peut remarquer en passant qu’il a
justement fini sa carriere dans le giron du quakerisme. Le mouvement quaker a pu effectivement
représenter dans les années 1650 et 1660 une porte de sortie honorable pour un grand nombre
d’acteurs radicaux des années 1640, ce qui était a la fois une maniére de reconnaitre 1’échec politique
de la transformation de 1’Eglise et de I’Etat et une facon de continuer le combat avec le monde que les

14 « GF. Christ commands we must not swear at all, and the Apostle ; and whether must | obey God or man judge the, | put it
to you. [...] This book commands me not to swear if it be a Bible I will prove it. » (Ibid., p. 8)

15 « The Judge askt me whether | would take the Oath, and bid them give me the book again, I told them ye give me the book
to swear, and the book saith | should not swear at all; and so you may prison the book, the Judge said he would imprison
George Fox, | answered nay, you may prison the book, which saith swear not at all. » (Ibid., p. 22)

16 Anon., The Glorie of the Lord arising Shaking terribly the Earth, [...] also A Testimony of the Lord against Swearing [...]
By those whom the world calls Quakers, Londres, 1654.

17 « The Ministers of the world are proud, that compel men to swear, to be without the doctrine of Christ, who saith, Swear
not at all, though the Ministers of the world have given the Bible to swear by, and the Rulers bring that for a witness, which
witnesses against swearing. » (Ibid., p. 1)

18 « A quaker is an everlasting argument. » (Anon., Plus Ultra or the Second Part of the Character of a quaker, Londres,
1672, p. 1)

19 « And here the fanatics called quakers did greatly relieved the sober people for a time ; for they were so resolute, and
gloried in their constancy and sufferings that [...] they were dragged away daily to common jail ; and yet desisted not, but the
rest came the next day nevertheless. So that the jail at Newgate was filled with them. Abundance of them died in prison
[...]- Yea, many turned quakers, because the quakers kept their meetings openly, and went to prison for it cheerfully. »
(Richard Baxter, The Autobiography of Richard Baxter, N. H. Keeble (éd.), Londres, J.M Dent, 1974, p. 189-190)



(6)

quakers appelaient la « guerre de 1’agneau », mais sur un autre plan®. Le quakerisme, c’est ce qui a
fait sa force contextuelle, et sans doute son attrait pour un grand nombre d’Anglais de la période dégus
par la tournure des événements sous Cromwell, peut étre percu comme une mutation du radicalisme
religieux, mais aussi politique et social, de la période.

On tend peut-étre a oublier que le refus du serment pouvait également avoir, au méme titre que le refus
du vouvoiement et du « hat-honour », une résonance immédiatement sociale et plus spécifiquement
exprimer une revendication égalitariste : au XVI1I¢ siécle en effet, les membres de la noblesse étaient
fréquemment exemptés de préter serment devant une cour de justice, leur parole gagée sur I’honneur
étant jugée une garantie suffisante de leur bonne foi, de méme qu’ils avaient la possibilité de conserver
leur couvre-chef en présence de la cour. De telles survivances féodales, symptomes d’une société
d’ordre, étaient donc au moins indirectement menacées en tant que marques de distinction sociale par
le refus généralisé de préter serment. On peut difficilement expliquer le succes initial du recrutement
des quakers — selon certaines estimations, ils sont prés de soixante mille au moment de la Restauration
et leur nombre croit pendant les années 1660, ce qui constitue une minorité importante dans un pays de
quelques millions d’habitants — sans prendre en compte 1’attrait de cette identité d’opposition, slre de
son droit, pour laquelle la « lumiére dans leur conscience » conférait aux individus de tout age, sexe ou
rang le droit supréme de s’opposer aux parents, aux hiérarchies sociales et aux autorités constituées,
quelles qu’elles soient.

Serment, anti-formalisme et éthique de la parole

Afin de mieux comprendre le sens que les quakers donnaient a leur refus des serments, il est a présent
nécessaire de se pencher brievement sur leurs spécificités théologiques. Le principe fondamental, celui
de la «lumiere dans la conscience » (Light in/within the conscience) appelé plus tard « lumiere
intérieure » (inward/inner Light) a souvent été rapproché d’un type de christianisme pentecdtiste
insistant sur la présence immédiate de Dieu et de I’inspiration divine, guidant intérieurement le fidéle
par des révélations (openings) et des injonctions a I’action (leadings)?:. De fait, le silent meeting,
I’équivalent quaker du service divin, se substituant a la célébration de la Céne ainsi qu’a la lecture des
Ecritures, prend ultimement son modele dans la Pentecdte des Actes des Apdtres. On a pu soutenir, &
coté d’influences continentales (notamment anabaptistes ou behmenistes) jamais entiérement
démontrées, que ce principe résulte en partie d’une radicalisation de certaines tendances déja présentes
dans le puritanisme classique antérieur a 16402, L insistance sur I’expérience, le feeling de la gréace, le
role du Saint-Esprit et celui de la conscience comme organe de sensibilité a Dieu font déja 1’objet de
développements insulaires dans le cadre du piétisme puritain. Le quakerisme s’en écarte pourtant
décisivement par sa dévalorisation relative des Ecritures et plus généralement de la lettre biblique
qu’ils opposent systématiquement a 1’esprit, en contradiction avec le biblicisme singuliérement
intransigeant du puritanisme majoritaire. Cette mise en retrait de la Bible est d’ailleurs 1’une des
raisons de 1’assimilation polémique trés insistante des quakers avec le catholicisme du point de vue de
leurs adversaires protestants plus conventionnels. Le refus de préter serment a également joué un réle
de ce point de vue, en raison de I’identification légale des quakers aux « récusants papistes » (popish
recusants) qui invoquaient également le motif de conscience — les premiers devant s’en défendre
constamment en se distinguant explicitement et de maniére véhémente de la dissidence catholique.

Le motif de I’inspiration directe a travers la lumiére dans la conscience indique a quel point 1’attitude
des quakers en religion est, bien plus qu’anticléricale ou égalitariste, fondamentalement anti-formaliste
et anti-ritualiste. Tout ce qui ressemble a une forme déterminée et prescrite en matiere de religion

20 Cf. ’ouvrage éponyme de James Nayler, The Lambs War against the Man of Sinne, Londres, 1657.

21 On trouvera un traitement complet sur le principe de la lumiére intérieure dans Rosemary Moore, The Light in their
Consciences, Early quakers in Britain 1646-1666, University Park (PA), Pennsylvania University Press, 2000.

22 Cf. notamment 1’ouvrage classique de Geoffrey Nuttall, The Holy Spirit in Puritan Faith and Experience [1946], Chicago,
University of Chicago Press, 1992, ainsi qu’un ouvrage plus récent qui reprend des theses proches de Nuttall : Barry Reay,
The quakers and the English Revolution, Londres, Temple Smith, 1985.



(7)

contribue a nous séparer de la présence divine et peut étre assimilé a ’idolatrie?®. Comme 1’affirme
William Penn, il est impossible autant qu’impie de prier ou de célébrer Dieu avec les mots des autres,
non plus qu’avec les gestes des autres et moins encore dans un cadre prescrit et déterminé par
I’autorité, car « le formalisme est écceurant pour Dieu et pour les hommes bons »?. Dans ce cadre de
pensée, le serment, notamment sous sa forme judiciaire, représente la quintessence d’un rituel
religieux frelaté et détourné de son sens, dont I’aspect purement extérieur et formel est renforcé par les
gestes qui sont traditionnellement et rituellement requis pour I’accomplir : on jure en effet d’abord
avec son corps avant de jurer avec la langue, la main nue posée sur le livre sacré, qu’éventuellement
on embrasse, la main levée vers le ciel et ainsi de suite selon une procédure en usage depuis les temps
médiévaux. Tout cet appareil quasi-liturgique reléve pour les quakers du domaine de I’invention
humaine et non de linstitution divine — on verra plus loin comment ils traitent les précédents
vétérotestamentaires réguliérement invoqués par les partisans de la pratique du serment. En tant que
tel, le serment est pour ainsi dire blasphématoire. Etant purement extérieur et formel, il fait partie des
mauvaises coutumes qui doivent étre éradiquées pour que le chrétien authentique puisse se tourner en
dedans, écouter le Christ et s’ouvrir a la lumiere intérieure qui éclaire la conscience.

La condamnation du serment est également renforcée par d’autres aspects de la morale religieuse des
quakers. Le quakerisme, on le sait, a développé une éthique forte de I’usage du langage — et du silence
— qui I’a conduit a une séparation radicale avec « I’usage du monde »%. Un quaker se doit d’adopter
dans ses discours une sincérité et une transparence totales, en adéquation avec 1’exigence du « plain
speech » (parallélement au « plain dress » qui est également requis). Le serment apparait ainsi comme
un ornement superflu par rapport a la sainte nudité du yea et du nay. William Penn décrit ainsi le
serment comme « une maniére extraordinaire de parler », hautement artificielle et s’écartant de la
simplicité et de la rectitude évangéliques?®. De plus, I’obligation de préter serment semble suggérer
qu’il serait au fond permis de mentir dans la conversation ordinaire ; il s’agirait donc bien d’une
concession excessive a la nature pécheresse de 1’humanité déchue, que les quakers ne sont pas
disposés a accepter pour eux-mémes ni pour autrui. La duplicité et le mensonge sont en effet en
contradiction directe avec la nécessité impérieuse de faire 1’expérience de ce qu’ils baptisent
« I'unicité du cceur » (the singleness of heart) et qui leur importe au plus haut point. William Britten
recommande a cet égard de recourir a « la balance du cceur afin de peser toute chose a dire ou a
accomplir » ; le moindre écart entre les pensées, les paroles et les actes doit étre a tout prix évité sous
peine de damnation éternelle, car dans le cas contraire « vous étes des menteurs, et les menteurs sont
voués au lac [infernal] »?7.

La condamnation des serments ne reléve donc pas seulement d’un fondamentalisme scripturaire par
ailleurs tres éloigné, on 1’a noté, des options essentielles de la théologie quaker, mais surtout d’une
posture déontologique absolutiste qui refuse tout « double standard » en matiére d’éthique de la parole.
Le risque, noté par certains adversaires des quakers, demeure que cette attention vigilante — on pourrait

2 James Parnell, le « quaking boy » et martyr précoce de la cause, définit ainsi trés bien au début des années 1650 ce qui
sépare les quakers de 1’ensemble des godly : « God is against you dissembling Professors, who adorn the out-side, serve God
in notions, words and out-side forms, but the heart is not upright with God. » (James Parnell, A Warning for All People,
s.l.nd., p. 1)

2 « For formality in religion is nauseous to God and good men. » (William Penn, A Brief Account of the Rise and Progress of
the People call’d quakers, dans William Penn, The Peace of Europe, The Fruits of Solitude and Other Writings, E. Bronner
(éd.), Londres, J.M. Dent, 1993, p. 315)

% L’étude la plus remarquable de cette dimension du quakerisme demeure celle de Richard Bauman, Let Your Words Be
Few, Symbolism of Speaking and Silence among Seventeenth-century quakers, Cambridge, Cambridge University Press,
1983.

% « Another [principle] was, the sufficiency of truth-speaking, according to Christ’s own form of sound words, of yea, yea
and nay, nay, among Christians, without swearing. [...] There was no necessity of an oath ; and it would be a reproach to
their Christian veracity to assure their truth by such an extraordinary way of speaking ; simple and uncompounded answers,
as yea and nay, (without asseverations, attestations, or supernatural vouchers) being most suitable to evangelical
righteousness. » (William Penn, op. cit., p. 281-2)

27 « Use spiritual scales, to weigh, ponder, or consider all things to be spoken or done, before they pass from thee : For man
durst not let so many filthy words drop from his tongue, if first they were weighed or considered within at the heart : Yea and
Nay, Yes and No, must be the same as they are spoken, and so speak the same thing intended, and pretended ; for otherwise
you are Lyars, and Lyars are for the Lake. » (William Britten, Silent Meeting a Wonder to the World, Londres, 1660, p. 10)



(8)

presque dire cette obsession — portée a ce qui reléve finalement de 1’extériorité au nom de I’intériorité
ne finisse par dégénérer en fétichisme négatif des choses extérieures. Quelques-uns parmi leurs
adversaires ont pu avancer que les quakers ne s’étaient pas suffisamment gardés de ce pi¢ge et se sont
empresses de les parodier?, Le fait que certains usages du langage et certaines formules employés par
les quakers se soient fossilisés ou mieux, cristallisés avec le temps jusqu’a acquérir une saveur
exotique voire attendrissante — comme le remarquait déja Voltaire dans les Lettres philosophiques au
début du XVIII® siecle — peut témoigner de cette rechute dans un formalisme qu’ils entendaient
radicalement dénoncer.

La controverse avec les baptistes

Avant d’explorer les stratégies des quakers dans leur confrontation avec les autorités, il est intéressant
de se pencher sur la controverse avec les baptistes, qui s’est concentrée en partie au sujet du refus des
serments. Cette controverse, qui a fini par se développer en une guerre de pamphlets majeure — peut-
étre la plus importante parmi les non-conformistes —, a commencé tres tét, et elle s’explique par la
proximité méme entre quakers et baptistes®. Il s’agit en effet des deux mouvements dissidents
radicaux de quelque ampleur qui subsistent a la Restauration, et on constate une réelle interpénétration
et circulation entre leurs audiences respectives. Plus précisément, comme 1’explique Richard Baxter
qui confirme ainsi le résultat des recherches historiques sur la diffusion du premier quakerisme®, les
quakers recrutent massivement parmi les baptistes (autant généraux que particuliers) en « vidant leurs
églises ». Un tel jugement de Dieu frappant baptistes, Séparatistes et Indépendants, note non sans
ironie le presbytérien Baxter, représente une juste rétribution pour ceux qui ont couveé et nourri en leur
sein ces « chiens sans maitres » que sont pour lui les quakers3. Pour les baptistes, se distinguer des
quakers et les combattre releve donc d’une nécessité vitale.

La question des serments touche également chez les baptistes un point névralgique : les protestants
« orthodoxes » les renvoient sans cesse aux anabaptistes continentaux du XVI¢ siécle, qui servent de
repoussoir depuis plus d’un siécle a tous les mouvements issus de la Réforme magistérielle,
luthérienne ou calviniste. Or, un des traits historiques marquant — méme s’il n’est pas constant — de ces
anabaptistes continentaux est justement leur condamnation principielle des serments, et un certain
nombre de baptistes plus ou moins isolés semblent parfois leur emboiter le pas en Angleterre. En
critiqguant le refus du serment chez les quakers, les baptistes font donc d’une pierre deux coups et
méme trois : ils montrent qu’ils ne sont assimilables ni a ceux-ci, ni aux anabaptistes, et ils détournent
d’eux I’attention des autorités. Le premier moment important de la controverse a lieu apres le
soulévement désespéré des partisans de la « Cinquiéme monarchie » en janvier 1661, qui a provogqué
une réaction brutale et disproportionnée des autorités de la Restauration : un grand nombre de
dissidents sont emprisonnés par précaution, et parmi eux de nombreux baptistes et quakers soupgonnés
de complicité ou du moins d’affinité avec les partisans de Venner et de « King Jesus »32. Une fois la
frayeur passée, on propose d’en libérer un certain nombre moyennant — ce qui peut paraitre
raisonnable dans le contexte — la prestation du serment d’allégeance au monarque. Les quakers
refusent en masse, ainsi que certains baptistes. Plusieurs ouvrages sont alors publiés dans ce contexte
particulier a la fin de 1’année 1660 (c’est-a-dire au début de 1661 dans notre calendrier) par les

28 Cf. notamment les « Directions how to attain to be a quaker », qui brossent un portrait caricatural et comique des Amis,
dans Anon., The quakers Court of Justice laid open to publick view, Londres, 1669, p. 8 et suiv.

29 Pour un traitement approfondi de la question des relations entre les premiers quakers et les baptistes, cf. T.L. Underwood,
Primitivism, Radicalism and the Lamb’s War, The Baptist-quaker Conflict in Seventeenth-century England, Oxford, Oxford
University Press, 1997. Underwood recense plus de cent quarante pamphlets relatifs a cette controverse entre 1650 et 1689.
Mark R. Bell, Apocalypse How? Baptist Movements During the English Revolution, Macon, Georgia, Mercer University
Press, 2000, traite également brievement de la question (cf. notamment p. 163 et suiv.).

30 On trouvera des indications toujours utiles sur la diffusion du quakerisme et ’origine des premiers convertis d’abord dans
le nord de I’Angleterre, la « Galilée des quakers » puis dans le sud-est et les villes majeures comme Londres dans Hugh
Barbour, The quakers in Puritan England, New Haven, Yale University Press, 1964, notamment le chapitre 3, p. 73 et suiv.
31 Richard Baxter, The quakers Catchism [sic] or, the quakers questioned, Londres, 1655, p. iv et p. Xvi.

32 Pour une premiére approche, toujours utile, des quintomonarchistes et de I’onde de choc due au soulévement de Venner,
cf. P. G. Rogers, The Fifth Monarchy Men, Oxford, Oxford University Press, 1966.



(9)

baptistes Henry Denne (Epistle to the Prisons), John Tombes (A Serious Consideration of the Oath of
the Kings Supremacy) et Jeremiah lves (The Great Case of Conscience) pour défendre la licéité des
serments. En fixant une ligne commune pour le mouvement baptiste sur cette matiére — ce qui était
loin d’étre initialement acquis — les dirigeants baptistes permettent & leurs ouailles de quitter les gedles
de Sa Majesté, mais ils en profitent aussi pour se dissocier fortement des quakers.

Henry Denne explique ainsi que I’existence des serments semble relever du consensus universel et par
conséquent de la loi commune inscrite dans la conscience naturelle et dictée par Dieu. « Etant donné
qu’il n’y a pas de nation si barbare qu’elle n’accepte ’usage religieux et solennel du serment
invoguant son Dieu comme témoin », il feint de s’étonner que « ceux qu’on distingue du nom de
quakers prétendent que la lumiere qui est en eux leur enseigne a refuser les serments, alors qu’on voit
gue cette lumiére qui est [véritablement] universelle enseigne le contraire a toutes les nations de la
terre »%. Les quakers apparaissent alors dans 1’ouvrage de Denne comme de dangereux extrémistes
obéissant a d’imaginaires injonctions divines — par contraste, les baptistes peuvent alors
stratégiquement passer pour des modérés. Denne enjoint les quakers emprisonnés de s’interroger :
«qui donc a requis ces choses de vous ?» — certainement pas la religion et le Dieu chrétiens
correctement compris®. Leurs souffrances sont donc inutiles, autant que leurs scrupules sont vains. La
réponse des quakers a 1’assaut baptiste est immédiate. Richard Hubberthorne dans une réponse a John
Tombes le renvoie classiquement a 1’autorité scripturaire ainsi qu’a sa conscience®. Les baptistes, en
se référant au consensus des nations, se sont écartés de 1’enseignement du Christ, qui commande de
combattre le monde et non de céder & ses coutumes pécheresses. Samuel Fisher rappelle dans One
Antidote more against the provoking Sin of Swearing que la lumiéere dans la conscience est bien
d’inspiration divine et qu’on ne saurait la confondre avec ce qui (dans la conscience naturelle) releve
de la corruption de I’humanité déchue. Le chrétien régénéré ne saurait donc se régler sur la volonté du
prince de ce monde, qui n’est autre que Satan®.

Au-dela d’une polémique qui peut paraitre superficielle entre deux mouvements rivaux qui ont par
ailleurs intérét a exagérer leurs différences doctrinales, le conflit avec les baptistes permet de révéler
un autre aspect de 1’approche biblique des quakers. La question des serments touche en effet au
probléme de la relation interne entre les deux testaments, et donc a la christologie. La pratique du
serment est en effet bien attestée dans la Bible hébraique — notamment le serment si particulier
d’Eliezer a Abraham qui consiste a mettre la main sous la cuisse avec la main levée au ciel —, et Dieu

33 « What doth it speak less than that the taking of an oath is one of the dictates written and engraven in the heart of man by
natures finger: seeing that there is no nation so barbarous, buth doth acknowledge the solemn and religious use of an oath in
calling their God to witness ; which considered, | have sometimes wondred why the people that are distinguished by the
name of quakers should say that the Light within them teacheth them to deny an oath; whenas we see that that Light which is
universal, teacheth all the nations of the earth the contrary. » (Henry Denne, An Epistle recommended to all the Prisons in
this City & Nation, Londres, 1660/1, p. 5)

34 « Above all things is it worse to swear, than commit adultery? Than to kill the King, who is our political father, to kill
father and mother; | know you will not say it. [...] All these things considered, the ground appears not to be so sure, as it was
fancied. If the quaker say, the Light within forbideth him to swear, the consent of Nations confuteth him; if others plead the
Scriptures, you see how weak it is which they say. Therefore let such as suffer in this case beware, lest they hear, Who hath
required these things of you? [...] What times do we behold! Nothing but extreams are presented to our eyes and ears: some
do little but swear, others will not swear at all. [...] Who shall heal these distempers? » (Ibid., p. 8)

3 « Whereas Jo. Tombes writes himself B.D. yet he is read among such as are truly wise, by the name of Blinde Divine,
rather than Batchelor of Divinity; who hath spent so much of his time in such vain treatises, tending to nothing but to bring
people out of the obedience to Christ’s Doctrine, who saith, Swear not at all. [...] So for the further evidencing of the truth of
those things unto people, and for ending the controversie between the Owners of Christ’s Doctrine, and the Opposers of it ;
we shall commend our selves, and our Testimony unto every man’s conscience in the sight of God. » (Richard Hubberthorne,
Supplementum Sublatum: John Tombes his Supplement or Second Book about Swearing disproved, and made void, Londres,
1661, p. 6)

36 « What confusion is there! Will H.D. [Henry Denne] make the Natures finger and the measure or beams of the true Light
that comes from the living God? [...] Or will he not blush to argue, that what the Light of God within men forbiddeth, and
teacheth to forbear, that the consent of Nations (as they are fallen) and that corrupt nature they are fallen into, approveth and
commandeth men to practice, and therefore they may practice it; as if it were safer to follow the imaginatious dictates of the
Devils nature, which man hath contracted since he is gone out from that of God in which he was created, then follow God’s
own counsel, which is the Light in the conscience? » (Samuel Fisher, One Antidote more against that provoking Sin of
Swearing, Londres, 1660, p. 45)



(10)

lui-méme jure a plusieurs reprises (par lui-méme) qu’il continuera d’accorder ses faveurs aux
Israélites. C’est au nom d’une interprétation radicale de la césure entre le Christ et la Loi mosaique
que les quakers proclament 1’abolition des serments. La logique en est que les serments représentent
un signe d’imperfection, de péché, et de dégénérescence de la perfection primitive : Adam et Eve
avant la Chute ne juraient pas, et les quakers ne se privent pas de faire remarquer que les serments
interviennent relativement tard dans la chronologie biblique, par exemple avec Abraham. Francis
Howgill fait ainsi allusion a ce temps « ou il n’y avait pas de serments, quand I’homme était fait a
I’'image de Dieu [...]; il n’y avait pas de serments en ce temps-1a, et il n’y en avait nul besoin, car la
Vérité était vivante et I’homme [vivait] en elle »¥. Or, les quakers — c’est leur lien de filiation possible
avec des doctrines antinomistes qui peuvent sembler aux antipodes des leurs, comme celles des
divagateurs (Ranters) auxquels de nombreux adversaires les renvoyaient — pensent que le Christ,
nouvel Adam, promet une régénération compléete, une perfection terrestre a la fois individuelle et
collective. 1l a accompli la Loi en la sursumant, ce qui revient aussi a 1’abroger purement et
simplement dans son sens traditionnel. Les serments n’ont donc plus lieu d’étre sous I’Alliance
nouvelle (Covenant of Grace) ; ils sont obsolétes comme peut 1’étre la loi cérémonielle du judaisme
classique dont la signification résiduelle reste au mieux typologique, au sens moins d’une
préfiguration que d’une « ombre de la Vérité ». Isaac Penington, dans The Great Question Concerning
the Lawfulnes or Unlawfulnes of Swearing, développe particuliérement bien ce point : les Juifs avaient
besoin du serment, parce qu’il était « un sceau pour lier I’homme déchu »* ; or, ils n’avaient pas la
substance de la rédemption, mais seulement son fantéme. Retomber dans la pratique du serment apres
1’Evangile ne revient selon Penington a rien de moins qu’a « renier le Christ »%*. A la rigueur, I’unique
serment que les quakers sont préts a concevoir et a accepter est le Christ lui-méme, vivant serment de
Dieu,

Ce qui était valable pour le christianisme primitif I’est également pour les quakers, qui se vivent
littéralement comme les continuateurs des tout premiers chrétiens, les héritiers d’une révélation
continuée*’. L’homme régénéré n’a plus besoin de la béquille du serment, elle lui est méme interdite
par la loi de I’Evangile et celle qu’il éprouve dans le cceur. Dans la séquence de la conversion quaker,
a la conviction (convincement) font suite les premiéres semences de la vérité (first beginnings of the
truth) mais la conversion authentique intervient avec la régenération qui consiste a se tourner en
dedans (turning inward) et a étre désormais guidé par la lumiére intérieure qui transfigure littéralement
le croyant. William Britten se fait 1’écho de I’expérience typique des quakers quand il affirme que
ceux qui sont dans le Christ sont « de nouvelles créatures, et qu’il y a de nouveaux cieux et une
nouvelle terre en eux ». Cette transfiguration n’est pas destinée a demeurer invisible, dans une pure
intériorité, car « tous leurs parties, membres, facultés et aptitudes s’appliquent a de nouveaux usages ;
le coeur et ’esprit nouveaux sont en eux de telle fagon qu’ils disent et font de nouvelles choses par la

37 « There was a time when there was no Oaths, When Man was made in the Image of God, which consists in righteousness
and true Holiness, Equity, long suffering, Patience, Goodness, Mercy and Truth, [...] Then there were no oaths, neither
needed any, for Truth lived and man in it, and that spoke ; and a certainer Testimony there could not be, nor a greater : and
this was before Sin and Unbelief entred. » (Francis Howgill, A Copy of a Paper sent to John Otway, Justice of the Peace,
concerning Swearing, s.l.n.d., p. 2)

38 « It was a seal to bind Fallen Man (man fallen from the Truth, from the Uprightness) [...]. This made the Jews stand in
need of this Bond under the Law, in their Purposes and Promises towards God. » (Isaac Penington, The Great Question
Concerning the Lawfulnes or Unlawfulnes of Swearing under the Gospel, Londres, 1660, p. 4)

3 « And it is very manifest to us, that for a disciple of Christ, who hath received the Law from his Lips against Swearing, to
be brought back again to Swearing (the bond of Man in the fallen state, and under the Law) is no lesse than a denial of
Christ. » (Ibid., p. 9)

40 « But now God hath brought forth his son, the oath of god, whom he swore by himself (Heb. 7.21) as not finding a greater ;
who is the end of all oaths, his Son, who saith, Swear not at all. [...] Now you do alledge that Abraham swore, (Gen. 21.24)
who saw the day of the Son ; | answer : but when the Son came, he said, Swear not at all ; who was the oath of God, which
the Lord did perform in his Son, the everlasting Oath. » (Anon., The Glorie of the Lord Arising, op. cit., p. 10)

41 Leur primitivisme chrétien — qui en tant que tel n’est pas original — est cependant radical au sens ou leur point de référence
absolu est la premiére communauté chrétienne avant méme la rédaction des Evangiles. Leurs adversaires calvinistes leur ont
beaucoup reproché d’effacer la différence des temps et de relativiser en conséquence I’incarnation en tant qu’événement
historique. De la découle également leur refus de considérer que les Ecritures sont la Parole de Dieu, le texte d’une nouvelle
Loi : le Christ vivant et lui seul peut I’étre (en suivant une interprétation johannique).



1)

loi de Dieu inscrite en eux »#. Le converti doit donc manifester sa nouvelle existence par un écart
radical avec le conformisme ambiant et le jugement commun. Thomas Elwood indique bien dans son
autobiographie que voir le mal 1a ou d’autres ne le voient pas est un signe majeur de la régénération® ;
ceux qui ne percoivent pas le caractére néfaste des serments révélent a tous qu’ils ne sont pas parmi les
élus. De plus, il est nécessaire pour le quaker de manifester cette loi nouvelle au dehors, par I’action de
témoigner a tout prix, en parole et en actes, au plus prés du sens étymologique du mot « martyr », dans
un « témoignage pour la vérité » qui s’oppose fermement au monde (witness against the world).
George Fox ne proclamait-il pas que les quakers pouvaient (et devaient) « défier le monde entier »* ?
Aprés tout, comme le dit aussi Benjamin Furly en 1663 dans The Worlds Honour Detected, les
Apdtres non plus n’étaient pas 1a pour faire plaisir aux gens*. Il faut donc que leurs vies elles-mémes
« parlent », d’ou résulte le paradoxe de ce qu’on pourrait appeler 1’exhibitionnisme quaker : religion
de I’intériorité spirituelle, dont le centre de gravité est en dedans, elle est aussi celle du témoignage le
plus strident, le plus visible et le plus intempestif. Un de ces témoignages cruciaux concerne les
serments, et il est d’autant plus précieux aux yeux des quakers qu’il est plus saillant dans un monde ou
préter serment peut devenir une exigence presque quotidienne. Comme I’affirme solennellement
Margaret Fell, et il ne s’agit pas d’une posture purement rhétorique : « si je devais recevoir le monde
entier pour prix de mon serment, je ne pourrais pas jurer, et tout ce que j’ai a perdre aujourd’hui a
cause de mon refus de préter serment, je suis préte a y renoncer »*,

Les quakers, les serments et le droit anglais

Les quakers sont donc contraints pour motif de conscience — du moins le vivent-ils ainsi — de refuser
de préter serment, et ils sont généralement pleinement déterminés a le faire pour les raisons que nous
venons de rappeler. Du point de vue légal et trés concrétement, quels en sont les effets et comment ce
refus est-il produit et recu ? Comme on a pu le constater dans le cas du proces de Fox et de Fell, la
réception par les autorités est généralement violente, car le serment est communément percu comme
un pilier du systeme judiciaire par ceux-la mémes qui le font fonctionner. L’impossibilité de préter
serment produit mécaniquement une série d’incapacités civiles ou légales qui restreignent 1’horizon
des quakers, notamment en ce qui concerne les emplois officiels — méme s’ils ne désirent
généralement pas occuper les plus prestigieux d’entre eux. George Whitehead résume bien la situation
au nom de I’ensemble du mouvement dans The quakers Address :

On tire un grand parti contre nous du fait que nous craignons tellement les serments que nous n’osons pas jurer.
Pour cette raison également, on refuse a nos enfants et nos jeunes gens leurs libertés et privileéges dans les villes
et les corporations une fois qu’ils ont loyalement accompli leur temps d’apprentissage. Nous ne sommes pas non
plus autorisés a voter lors des élections des magistrats et des membres du Parlement en divers lieux, bien que
notre droit de franchise soit avéré, etc.#’

42 « If any are in Christ they are New Creatures, and there is a New Heaven and a New Earth in them : For all their parts,
members, faculties and abilities are put to a new use ; the new heart, and new spirit is in them, so they speak and act new
things from that law of God written in their inward parts. » (William Britten, Silent Meeting, op. cit., p. 11)

43 Cf. Thomas Ellwood, The History of the Life of Thomas Ellwood, Written by Himself, Londres, Hunt and Clarke, 1827,
p. 20.

44 « We can challenge all the world. » (George Fox, Journal, op. cit., p. 665)

4 « The Apostles were not men-pleasers. » (Benjamin Furly, The Worlds Honour Detected, Londres, 1663, p. 23)

46 « If | might gain the whole world for swearing an oath | could not, and whatever | have to lose this day for not swearing an
oath, I am willing to offer it up. » (Margaret Fell, dans David Booy (éd.), Autobiographical Writings by Early quaker
Women, Aldershot, Ashgate, 2004, p. 159)

47 « It is not unknown to this Nation, that ever since we were a People, it hath been our Principle not to swear, make, or take
Oaths, which He who is the Searcher of all Hearts knows, is no other but a case of pure Conscience. [...] But great advantage
is taken against us, because we so fear an oath, as we dare not to swear : For which cause also, our Children and Young Men
are not allowed their Freedoms in Cities and Corporations, when they have faithfully served their apprenticeships. Nor
admitted to give our Voices in elections of Magistrates, and Parliament Members in divers Places, tho known to have right
thereunto as Free-Holders, &c. » (George Whitehead et al., The quakers Address to the House of Commons, declaring their
Suffering Case, Relating to Oathes and Swearing, Londres, 1689, p. 1)



(12)

Ce qui est plus grave encore, les quakers tombent sous le coup de lois et de punitions potentiellement
dévastatrices, qui se combinent pour produire ce qu’on pourrait appeler le suraccident judiciaire. En
effet, en tant que non-conformistes et dissidents, et nettement plus radicaux que les autres sur toute
une série de points, ils sont trainés devant la justice ecclésiastique ou civile pour non-fréquentation de
’Eglise établie (souvent comme « récusants ») ou pour non-paiement de la dime — un point de
conscience chez les quakers. Ne respectant pas le sabbat, ils peuvent étre arrétés pour avoir poursuivi
leurs activités et notamment pour avoir voyagé a cheval un dimanche. Au cours de leurs missions, ils
sont d’ailleurs fréquemment détenus sous prétexte de vagabondage. De plus, surtout dans les premiers
temps du quakerisme, ils sont susceptibles de perturber activement le service divin, par exemple en
prenant violemment a partie le prédicateur ou le ministre du culte jusque dans leur « maison a
clocher » (steeple-house) — dans ces circonstances, de maniere parfois embarrassante pour les
autorités, c’est un statut du temps de Marie Tudor la catholique qui s’abat sur les quakers®. A partir du
milieu des années 1660, ils tombent sous le coup de I’ensemble de lois spécifiques qui porte le nom de
Code Clarendon (du nom du Chancelier d’Angleterre), notamment la loi sur les conventicules
(premiere et deuxiéme mouture) et la loi des cing-miles. Une loi qui restreint spécifiqguement leur culte
et leur capacité d’action porte méme leur nom en 1662 (Quaker Act). Cet ensemble juridique contient
souvent des dispositions spéciales a I’encontre de ceux qui refuseraient de jurer. Elles impliquent non
seulement des serments a tous les étages de la procédure mais elles ciblent parfois ceux qui ne jurent
pas par principe (les quakers essentiellement) puisqu’il existe une disposition dans le Conventicle Act
qui permet de jurer qu’on n’a pas refusé de jurer la premiére fois parce qu’on pensait que préter
serment était illégitime — le refus principiel semble donc bien étre un facteur aggravant et non
atténuant pour les autorités®,

Pour de nombreuses raisons qui débordent donc largement la seule question des serments, la justice est
amenée a connaitre des quakers. Dés qu’ils entrent dans le circuit, le suraccident judiciaire peut alors
se produire. Un juge hostile ou agacé, méme un juge de paix local, peut trés bien leur demander,
parfois tout a fait hors de propos, de préter le serment d’allégeance au monarque, ou bien un serment
judiciaire quelcongue (par exemple pour confirmer solennellement un témoignage ou une déclaration),
le plus souvent en sachant pertinemment qu’ils vont refuser 1’obligation qui leur est faite. Dés qu’il est
connu que les quakers refusent de jurer par principe et qu’ils s’y tiennent, le serment devient un
véritable « piege a quaker » susceptible de donner une prise sur eux. William Mead dans A Particular
Account of the Late and Great Sufferings and Oppressions of the People called quakers évoque le cas
de Samuel Cater, poursuivi devant une cour épiscopale pour simple non-conformité, qui se retrouve
jeté en prison pour avoir refusé le serment d’allégeance, « un piége dont ils savaient trés bien qu’il ne
manque pas d’attraper un quaker »®. William Wright, convoqué pour avoir refusé de payer la dime,
soumet par écrit sa défense a la cour mais celle-ci refuse de la recevoir dés lors qu’il ne peut pas
I’attester par un sermentst, William Penn, dans Liberty of Conscience, s’indigne de ce détournement du
droit, en ’occurrence de la loi sur les conventicules : pour certains juges en effet, « I’'unique question
n’est pas ‘avez-vous assisté a cette réunion ?°, ce que vise la loi, mais allez-vous jurer, ce qu’elle ne
vise pas »%2, L’attitude persécutrice des autorités s’étend jusqu’aux quakers solidaires qui viennent
réconforter et soutenir leurs coreligionnaires en prison : Penn évoque la perversité d’un juge qui « a

48 Pour une étude d’ensemble de la relation des quakers avec le systéme judiciaire anglais de leur temps, qui détaille
notamment les procédures légales complexes employées contre eux, cf. Craig W. Horle, The quakers and the English Legal
System 1660-1688, Philadelphie, University of Pennsylvania Press, 1988.

49 Cf. Craig Horle, op. cit., p. 51.

%0 « Samuel Cater of Littleport in the said Isle of Ely, prosecuted in the Bishops Court of Ely for not Conforming and
Excommunicated, and because they could not suddainly obtain the Writ De Excommunicato Capiendo, his Adversaries
caused him to be taken up, and being brought before a Justice, he tendred him the Oath of Allegiance, a Snare they well knew
never fails to hold a quaker : so to prison he was sent, for refusing for conscience sake to swear at all. » (William Mead et al.,
A Particular Account of the Late and Great Sufferings and Oppressions of the People called quakers, Londres, 1680, p. 5)

51 « William Wright of Codmanchesher, for not paying small Tythes, was cited to the Bishops Court, where he gave his
Appearance, and took a Copy of the Libel against him, and tendred his answer in writing, under his Hand and Seal ; but
because he could not swear to it, they would not receive it, but admonished him once, twice and thrice; and then proceeded to
Excommunication. » (Ibid., p. 10)

52 « The single question is not, were you at such a meeting? Which the act intends, but will you swear, which it intends not. »
(William Penn, Liberty of Conscience, 1670, dans Penn, The Peace of Europe, op. cit., p. 184)



(13)

fait d’un devoir chrétien un piége diabolique : ceux qui sont venus afin de visiter les prisonniers ont
été eux-mémes emprisonnés pour leur charité ; de telle facon que sa maxime présente semble étre que
ceux qui ne préteront pas serment ne pourront venir voir les prisonniers sans le devenir a leur tour. »%
Le caractére systématique de ce stratageme anti-quaker utilisé, précise Samuel Fisher, comme une
« toile d’araignée, un filet ou une machine infernale » par les hordes des envieux contre tous les
honnétes chrétiens, est révélé en creux par la réponse d’un présumé quaker au juge qui croyait
I’effrayer en brandissant la menace de le soumettre au serment: « dites-lui [bien] que je préterai
serment s’il le fait ». Une telle menace peut néanmoins s’avérer terriblement efficace : les quakers
sont voués par exemple a perdre la plupart de leurs proces civils — par exemple, pour des questions
d’héritage et de testament, d’autant que leurs mariages ne sont pas officiellement reconnus — et leurs
parents hostiles peuvent en tirer parti. Mary Penington, 1’épouse d’Isaac, sighale ainsi qu’en raison de
leur refus de jurer, certains parents et connaissances « ont suivi cette voie pour me priver de mes terres
[...] et ainsi nous avons été dépouillés du bien de mon mari, et d’une grande partie du mien »%. Enfin,
leur refus répété du serment d’allégeance expose les quakers au Praemunire, avec des conséquences
dramatiques®. En théorie comme en pratique, cela peut signifier la prison a vie avec confiscation des
biens, ou pis encore.

Comment les quakers ont-ils réagi a cette situation de persécution qui a débuté trés tot, notamment dés
1655 avec le serment « d’abjuration du papisme » sous Cromwells” ? Au-dela de la confrontation pure
devant laquelle les quakers ne reculaient pas, deux stratégies alternatives ont progressivement été
développées : user de stratagémes légaux afin de contourner les conséquences de leur posture, et faire
évoluer la législation. Dans ces deux perspectives, le mouvement quaker a mis en place une
organisation qui deviendra d’une redoutable efficacité, et qui est symbolisée par la création en 1676
d’un organe dédié aux persécutions, le Meeting for Sufferings se réunissant a Londres. Il était
notamment chargé de collecter et de centraliser ’information concernant toutes les procédures
engagées contre les quakers, en demandant systématiquement aux Amis d’exiger des autorités une
copie des picces juridiques et notamment des actes d’accusation. Pour une part, il s’agit certes d’un
réflexe martyrologique calqué sur le modele du Livre des Martyrs de John Foxe, qu’ils connaissent
parfaitement : les quakers sont un peuple souffrant (« a suffering people ») ; le résultat en est le Great
Book of Sufferings et des compilations volumineuses comme celle de Joseph Besse, publiée au XVIII
siécle. Les documents réunis par le Meeting for Sufferings permettent cependant de nourrir les
pétitions et les suppliques adressées au Roi, au Parlement, aux personnes haut placées — notamment
aux juges —, mais aussi a une opinion publique en voie de constitution : le mouvement quaker devient
alors un véritable groupe de pression doté d’un organe de propagande relativement efficace.

53 « But what of all things aggravates the man’s impiety, is the making a devilish snare of a Christian duty ; since such as
have come to visit the imprisoned have been imprisoned themselves for their charity; so that with him it seems a current
maxim that those must not come to see prisoners, and not be such themselves, who will not take the oath of allegiance to do
it. » (Ibid., p. 184)

5 « I say, the said oath is unduly imposed, or rather unjustly used, as a spiders web, as some net or evil engine, wherewith
many envious minded men design the entrapping, entangling and ensnaring such harmless, honest, innocent and tender-
hearted people, against whom they bear any private grudge, particular spleen, or personal enmity. [...] Some that judge
themselves to be Justices, more by their Commission from the King to do justice, then by their doing it, threaten them with
the imposition of the oath; which silly doings of some men, that know not how rightly to rule themselves in their place of
power when they are got into it, made (as | have heard) one, who was not so tender of taking the oath, as his adversary
thought he was, when he received this threatening message from the justice, viz. Tell him, I will tender the oath to him, very
readily returned this answer to his foe, who hoped to fright him by it, viz. Tell him, that | will take it if he do. » (Samuel
Fisher, op. cit., p. 2)

% « Because we could not swear, relations took that course, to defeat me of my land. [...] Thus we were stripped of my
husband’s estate, and wronged of a great part of mine. » (Mary Penington, dans David Booy (éd.), Autobiographical
Writings, op. cit., p. 94)

% D’origine médiévale et destinée initialement a restreindre les prérogatives du pape dans le royaume, la loi dite de
praemunire a été revitalisée sous Henri VIII et ses successeurs en tant qu’instrument de détection des catholiques et plus
généralement des agents ou espions de princes étrangers ; étre soumis a ce statut revenait donc a étre accusé de trahison et les
peines étaient définies en conséquence.

57 Cf. la bréve histoire des souffrances des quakers a cause des serments dans I’admonition de William Caton a Charles Il dés
la Restauration : William Caton, An Epistle to King Charles the Il sent from Amsterdam, Londres, 1660, p. 5.



(14)

Dans un deuxieme temps, cette masse d’archives — qui est aussi une des meilleures fenétres dont nous
disposons pour observer le fonctionnement effectif de ce labyrinthe qu’est le systéme judiciaire anglais
du XVII¢ siécle —, peut servir un but étroitement fonctionnel : il s’agit d’une collection de précédents,
et d’une base de données pour agir sur le systeme judiciaire, en repérant ses failles. L’ironie de ces
procédés est que les quakers sont devenus a terme des spécialistes des vices de procédures et des
fanatiques apparents de la lettre de la loi — non sans paradoxe de la part de ceux qui professaient de
mépriser la lettre au nom de 1’esprit. A chaque fois qu’un mot ou une précision de détail manquait
dans I’acte d’accusation, par exemple un nom mal orthographié, une date mal reportée ou un statut non
mentionné, ils réclamaient la nullité de I’ensemble de la procédure. Un des sommets comiques de ce
Iégalisme défensif sourcilleux a consisté a affirmer qu’une loi ne s’appliquait pas a des femmes
prédicatrices — nombreuses chez les quakers — puisque le texte du statut en question n’employait que le
pronom masculin « he ». Toutes les procédures liées aux serments étaient autant que possible
contestées par les quakers par ces moyens étroitement Iégaux. Dans certains cas, les quakers ont méme
attaqué les conclusions d’un jury en accusant celui-ci de parjure — un retournement de situation
particulierement plaisantss. 1l devenait en tout cas colteux et pénible de s’attaquer aux quakers, et cela
commengait a se savoir.

La deuxiéme voie, plus prometteuse a terme mais aussi plus délicate, consistait a faire évoluer le droit
lui-méme. On observe entre le milieu et la fin du XVII¢ siécle un glissement progressif d’une posture
agressive a une position surtout défensive. Dans les premiers temps, les quakers s’adressaient de
maniéere prophétique et menagante aux autorités au nom de leur conscience régénérée, en exigeant la
mise en conformité de la loi des hommes et de la loi de Dieu dans la conscience. Leur témoignage
obstiné avait pour but ultime et revendiqué de changer I’ordre du monde en mettant fin a la
scandaleuse culture du serment. Un pamphlet proclame ainsi a la maniere caractéristique des premiers
quakers : « toutes vos lois sont modifiables [...] c’est le Seigneur qui me pousse a I’exiger de vous
[...]. Prenez garde alors quand vous édictez vos lois, car tout ce qui est contraire a ce qui est dans la
conscience doit étre abattu par le glaive du Seigneur. »® Parmi les nombreuses interpellations
prophétiques adressées a Cromwell, celle de John Camm est directe et sans détour : « Ami, tu dis que
ta conscience t’affirme qu’aucune loi en vigueur ne retient en esclavage le peuple de Dieu [...] [mais]
ceux qui ne peuvent pas jurer sont mis a I’amende et emprisonnés [...] Vous qui jurez, Vous reniez le
Seigneur Jésus Christ qui vous a rachetés, ainsi que sa doctrine. »© Camm en tire une conclusion
pleine de menaces voilées que Cromwell devrait selon lui méditer : « si vous ne voulez pas reconnaitre
le Seigneur dans son ouvrage, Il I’accomplira d’une autre fagon. »%

Si les premiers quakers sont engagés dans une guerre totale contre les serments, a la fin de la période
en revanche, il s’agit plutét de demander une sorte « d’accommodement raisonnable » a la québécoise,
qui puisse les exempter en tant que groupe religieux et dénomination distincte de 1’obligation de jurer
et des rigueurs de la loi¢2. lIs offrent ainsi une solution de compromis qui avait été parfois envisagée au

%8 Ainsi, George Fox utilise-t-il le fait d’une date mal reportée pour convaincre le jury d’avoir prété un faux serment. Cf. Fox
et al., The Examination and Tryal, op. cit., p. 21.

59 « All your laws are changeable, that are made in nature and minde, that act contrary to that in the conscience. [...] this I am
moved of the Lord to command you [...] Therefore be awarned how you make laws : for all must be cut down with the
Sword of the Lord, which is contrary to that in the conscience. » (Anon., The Glorie of the Lord Arising, op. cit., p. 14)

60 « Friend, thou saiest, That in thy conscience tells thee, that there is no law that is extant by which the people of God are
kept in bondage [...] [yet] this Law thou countest just, which prisons the righteous, and encourages the evil doers, which is
contrary to the Law of God, which is according to that in the conscience. [...] Thirdly, another thing is acted in the Nation,
contrary to the light of Christ in the conscience [...] some that cannot swear, such are fined and prisoned, and many suffer
now, because they cannot swear, and so you would bring them into condemnation, and into the evil contrary to the doctrine
of Christ. [...] And all your laws acted contrary to that of God in the conscience : that of God in the conscience will testifie
and witness against you, and your laws, and witness the law of God, which is according to that in the conscience, which is
perfect, and endures for ever. You that swear, deny the Lord Jesus Christ that bought you, and his Doctrine. » (John Camm,
Some Particulars Concerning the Law sent to Oliver Cromwell, Who is Chief Ruler in these Nations, according to man,
Londres, 1654, p. 2-3)

61 « If you will not own the Lord in his own work, he will do it another way. » (lbid., p. 5)

62 On peut estimer également que le degré d’acceptabilité des quakers dans la société a lui-méme évolué durant la période,
ouvrant la possibilité d’un compromis. Sur cet aspect, notamment sur la respectabilité commerciale grandissante des quakers



(15)

départ, dés les années 1650 : que les quakers puissent affirmer ou déclarer simplement au lieu de jurer.
A cet égard, le proceés particulierement mouvementé de John Crook en 1662 a marqué un tournant ;
apres celui-ci, les quakers proposent désormais souvent d’affirmer plutét que de jurer, en offrant en
garantie les mémes effets juridiques qu’un serment, précisément parce qu’ils sont des quakers : « Nous
souhaitons et requérons [...] qu’en lieu et place [des serments] notre oui et notre non soient acceptés et
regus ; et que si nous n’étions pas fidéles a notre oui et a notre non [...], nous subissions la méme
punition que ceux qui jurent et se parjurent. »® Aprés tout, comme 1’affirme William Penn, la religion
des quakers ne lie-t-elle pas leur conscience « plus fortement que tous les serments du monde »% ?
L’affirmation solennelle des quakers, éventuellement en ajoutant « en présence de Dieu tout-puissant »
— comme I’avait suggéré Penn parmi d’autres® — est la solution qui sera finalement adoptée. En 1696,
I’ Affirmation Act garantit I’exemption des quakers aprés une campagne intense menée notamment par
George Whitehead apres le décés de Fox. Cette solution de compromis n’a pas été acceptée par tous au
sein du mouvement, certains quakers reprochant a leurs dirigeants d’avoir cédé devant le monde. Les
quakers ont de fait été accusés de se livrer a une forme de casuistique juridique proche de
1I’équivocation : « déclarer en présence de Dieu, avec Dieu pour témoin, affirmer solennellement », ce
n’est pas « jurer » ou « préter serment », puisque le mot n’y est pas : mais n’est-ce pas jouer sur les
mots et se moquer de 1’esprit qui devrait les guider toujours ? Richard Hubberthorne avait répondu par
avance dés 1661 : « Tu dis qu’employer ces formules ‘Dieu le sait’ ou ‘j’affirme devant Dieu’ ou
‘Dieu est mon témoin’ [...] c’est jurer tout court [...] mais si ce sont des serments alors pourquoi les
juges ne les reconnaissent-ils pas comme tels, et ne mettent-ils pas en liberté ces prisonniers qui
proposent de [les] prononcer ? »% La guerre des serments révéle ainsi un des traits constitutifs du
guakerisme : I’identité quaker s’est délibérément construite contre le monde et par conséquent en
interaction étroite avec lui, dans un furieux corps-a-corps qui a laissé sa marque sur la société des
Amis.

Dans la guerre de cinquante ans qui opposa les quakers, les autorités et le droit anglais au sujet des
serments, qui a eu le dernier mot & la fin du XVII¢ siécle ? A terme, 1’obstination des quakers semble
avoir porté ses fruits, puisque la législation et les pratiques ont été partiellement transformées,
notamment par la prise en compte des droits de la conscience dissidente — en 1’occurrence, 1I’objection
de conscience concernant les serments et la reconnaissance de la spécificité des quakers. Certains
facteurs extérieurs a leur action ont cependant joué un réle dans cette évolution, et le climat nouveau
qui prévaut aprés le Glorieuse Révolution de 1689y a certainement contribué. De plus, il a fallu
attendre longtemps avant que le réquisit du serment pour occuper la plupart des emplois officiels soit
restreint ou aménagé dans les Tles Britanniques — en reconnaissant notamment au cours du XI1X® siecle
les spécificités de groupes religieux minoritaires. Les quakers ont cependant construit un outil
puissant, un prototype d’organisation de défense légale et de lobbying qui les a structurés et
rassemblés, contribuant ainsi a leur survie en tant que groupe. lls ont ainsi fourni un modéle applicable

en dépit de leur refus des serments, cf. Richard L. Greaves, « Seditious Sectaries or ‘Sober and Useful Inhabitants’?
Changing Conceptions of the quakers in Early Modern Britain », Albion, vol. 33, N°1, 2001, p. 24-50.

83 « We desire and request, that you would be pleased to enact or provide that instead & place thereof (as the Cases may
require), our yea and our nay may be accepted and taken ; and if we break our yea or our nay which is Christs solemn Form
of sound Words, and which is his Gospel-Command, which we stand to and for ; then let us suffer the same Penalty as they
that can swear and break their oaths. » (Anon., The Case of the People called quakers, op. cit., p. 26)

64 « We conceive, we need not swear to deny a Supremacy or to pay an Obedience, where our Faith and Religion teacheth us
both ; which are a stronger tie upon our consciences, than all the Oaths in the world. » (William Penn, Reason why the Oaths
should not be made a Part of the Test to Protestant Dissenters, Londres, 1683, p. 2)

% 11 s’agit de la contribution de Penn a la controverse du test anti-papiste. Voici le texte alternatif qu’il propose a la
considération des autorités : « We do humbly offer a Declaration, and pray, that it may be received as a Testimony of our
good affection to the Protestant Cause [...]. And in case any among us shall be found false to our Declaration and
Engagement, let such be punisht as Perjured Persons : | A.B. do in the presence of Almighty God solemnly profess, and in
good conscience declare, It is my real judgment, that the Church of Rome is not the Church of Christ. [...] And I do likewise
sincerely testifie and declare, that | do from the bottom of my heart detest and abhor all Plots and Conspiracies, that are or
may be contrived against the King, Parliament or People of this Realm. » (Ibid., p. 6-7)

8 « Thou sayst that the using of these speeches, God knows, or | affirm before God, or God is our witness, or This we say in
the presence of him that shall judge the quick and the dead; as an appeal to God’s contestation, is plain swearing. [...] If
those be Oaths how is it that the Judges and Justices in Sessions will not own them as so, and set free those prisoners when
they offer to say God knows, God is witness, etc. » (Richard Hubberthorne, Supplementum Sublatum, op. cit., p. 2)



(16)

a tout combat politique pacifique prenant la conscience comme mot d’ordre, modéle qui a exercé une
influence lointaine mais non négligeable sur I’avenir des mouvements et des penseurs de la
désobéissance civile. D’un autre point de vue, I’activisme des quakers des générations ultérieures
semble avoir perdu de la force qui caractérisait leurs glorieux ancétres, et le lourd tribut payé pour leur
résistance dans une longue guerre d’usure Semble devoir en étre en partie responsable.

La confrontation permanente avec I’appareil judiciaire anglais a en effet marqué au fer rouge
I’existence d’un nombre considérable d’individus: on estime & plus de vingt mille les quakers
emprisonnés, de maniere répétée et parfois a vie, entre 1650 et 1690, sans compter les déportés.
Richard Baxter remarquait dans les années 1680 (avec approbation et non sans une certaine
Schadenfreude) a quel point les quakers avaient perdu de leur virulence — mais pas tout a fait de leur
obstination — peut-étre parce qu’ils devaient désormais penser avant tout a « sauver leur peau ». Dans
leur combat contre les serments, il est difficile de juger si les quakers ont triomphé par la force de leur
obstination ou bien plutét en raison du déclin relatif de la culture a la fois politique et religieuse du
serment qui est nettement perceptible & la fin du XVII¢ siecle — il s’agit évidemment d’une équation a
variables multiples —, et plus encore d’évaluer dans guelle mesure exacte ils ont eux-mémes contribué
a ce déclin et dans quelle mesure ils en ont ultimement bénéficié.

67 Cf. Baxter, Autobiography, op. cit., p. 97.



