INTRODUCTION :
QUI SONT LES PURITAINS ?

The Character of a Puritane

Quand John Geree brosse en 1646 le portrait du « puritain anglais » dans
The Character of an old English Puritane, or Non-Conformist, il en parle

au pass¢€, non sans une pointe d’idéalisation nostalgique :

The Old English Puritane was such an one, that honoured God above all, and under God
gave everyone his due. His first care was to serve God, and therein he did not what was
good in his own, but in Gods sight, making the word of God the rule of his worship. He
highly esteemed order in the House of God, but would not under colour of that submit to
superstititous rites [...]. He reverenced Authority keeping within its sphaere : but durst
not under pretence of subjection to the higher powers, worship God after the traditions of
men. He made conscience of all Gods ordinances [...]. He was much in praier ; with it he
began, and closed the day. In it he was exercised in his closet, family, and publike
assembly. He accounted preaching as necessary now as in the Primitive Church [...]. He
was a man of good spirituall appetite, and could not be contented with one meal a day.
An afternoon Sermon did relish as well to him as one in the morning. He was not satisfied
with praiers without preaching : which if it were wanting at home, he would seek abroad.
[...] His first care was in the examination of himself : yet as an act of office or charity,
he had an eye on others. [...] He thought God had left a rule in his word for discipline,
and that Aristocraticall by Elders, not Monarchicall by Bishops, not Democraticall by the
people. [...] The corruptions that were in Churches he thought his duty to bewaile, with
endeavours of amendment : yet would he not separate, where he might partake in the

worship, and not in the corruption. [...] His whole life he accounted a warfare, wherein

Christ was his Captain, his arms, praiers and tears.!

'John Geree, The Character of an old English Puritane, or Non-Conformist, Londres,
1646, p.1-6. Dans les citations de cette introduction, ni 1’orthographe ni la capitalisation
ni la ponctuation (y compris dans les titres) n’ont été modernisées, afin de préserver la



Le puritain présenté ici est (ou était), on le comprend bien, un homme
particuliérement pieux et dévot, autrement dit un « godly? », et donc un
chrétien sérieux, « desiring in all things to expresse gravity » (p. 6). Par
« homme », Geree entend tout naturellement 1’étre humain de sexe
masculin, voire le pére de famille qui traite sa maisonnée comme une
Eglise en miniature dont il serait comme le pasteur : « His family he
endeavoured to make a Church, both in regard of persons and exercises,
admitting none into it but such as feared God, and labouring that those
that were born in it, might be born again to God >. » Ce chrétien militant
est aussi, comme Geree n’a pas besoin de le préciser, un protestant engagé,
un de ces « protestants pratiquants » (« practising protestants ») comme
son confrere Joseph Bentham définissait pour sa part les puritains dans 7The
Saints Societie en 1636, insinuant au passage que la plupart des membres

de ’Eglise établie pourraient bien n’avoir de « protestants » que le nom®*.

saveur des mots et du rythme propres a I’anglais de la premiére modernité. Nous n’avons
pas lardé le texte d’avertissements [« sic »] pour indiquer ce qui serait considéré comme
une faute dans les états ultérieurs de la langue, ils seraient trop nombreux.

2NB : dans ce qui suit et au cours des premiers chapitres surtout, les termes et expressions
imprimés en caractére gras renvoient au glossaire placé en fin de volume ou ils sont
définis et expliqués. Nous invitons le lecteur a se référer a ces entrées et aux explications
parfois substantielles qui y sont données.

3 Ibid., p. 5. Le mouvement puritain savait étre a ’occasion moins rigidement paternaliste
et patriarcal, et ouvrir a des formes d’égalité au moins spirituelle aux femmes dans
certaines limites, comme on le verra plus loin dans ce volume. Voir également sur cette
question, entre autres, la mise au point de Ann Hughes, « Puritanism and Gender », dans
John Coffey et Paul H. Lim (dir.), The Cambridge Companion to Puritanism, p. 294-
308 ; et aussi le chapitre sur la religion, méme s’il n’est pas consacré qu’aux puritaines,
dans Jacqueline Eales, Women in Early Modern England 1500-1700, Londres, UCL
Press, 1998, p. 86-97.

4 « By puritans, I meane practising Protestants; such men, who daily read the Scriptures,
pray with their families, teach them the way to heaven |[...] spend the Lords daies holily
in hearing Gods word, prayer, meditation, conference, singing of Psalmes, meditation of
the creatures [and] frame their lives according to Gods will revealed in his Word. »
(Joseph Bentham (1.B.), The Saints Society, Londres, 1636, p. 29.)



On le comprend aussi en filigrane a la lecture de Geree, tous ces protestants
anglais ne manifestent pas le méme degré de sérieux ni la méme constance
que les puritains, loin s’en faut. Ne faut-il pas sans cesse leur rappeler le
commandement pourtant explicite du décalogue qui impose le respect du
sabbat ? Le puritain respecte quant a lui le dimanche : « he was very
consciencious in observance of that day [the Lord’s day] [which he]
esteemed a divine ordinance » (p. 3). Pas question de boire a 1’exces, de
danser ou de s’amuser ce jour-1a : « Lawfull recreations he thought this
day unseasonable, and unlawfull ones much more abominable » (p. 3). Les
puritains ne sont évidemment pas les seuls chrétiens dans I’histoire a tenter
d’imposer une réforme des moeeurs a une société réticente, ni méme les
seuls représentants d’un sabbatarianisme strict, mais ils se distinguent en
Angleterre par un zele éradicateur particulier qui a parfois été qualifié de
tentative de « révolution culturelle », comme le rappellera la contribution

de Luc Borot dans ce volume.

Cette entreprise moralisatrice n’a bien entendu pas été toujours populaire
aupres de leurs concitoyens, mais 1’opposition au programme de réforme
puritaine des meeurs pouvait a 1’occasion renforcer plutdt qu’affaiblir la
détermination des godly. Alexandra Walsham a ainsi souligné a quel point
« a sense of being despised and hated by the impious and the unregenerate
was a vital element in Puritan identity » et elle parle méme a ce sujet
« d’apartheid auto-imposé® ». Si localement la ségrégation et le conflit
entre godly et ungodly pouvaient étre violemment vécus, cela n’était
cependant pas le cas partout, et certains puritains savaient construire et

préserver la paix sociale en faisant quelques compromis. Au moins sur le

5 Alexandra Walsham, « The Godly and Popular Culture », dans John Coffey et Paul H.
Lim (dir.). The Cambridge Companion to Puritanism, op. cit., p. 290 ; « a self-imposed
apartheid » (Ibid., p. 278).



plan du discours, Geree sait rassurer ses compatriotes par la modération
exemplaire de son puritain idéal : « yet he knew the liberty God gave him
for needfull refreshing, which he did neither refuse nor abuse » (p. 3). Le
puritain n’est pas (pas encore) un Teetotaller, méme si Geree a publi¢ un

pamphlet contre les toasts, « that unchristian, yea unnaturall custome® ».

La ligne de conduite que suit scrupuleusement le puritain n’a a ses propres
yeux rien d’une innovation (un terme fortement marqué négativement, et
surtout en maticre religieuse), elle est encore moins 1’effet d’une décision
humaine, c’est la voie de Dieu révélée dans la bible, qu’il lit désormais en
anglais (souvent dans la version dite de Genéve de 1560, mais il ne
dédaigne pas toujours la version de 1611 dite « du roi Jacques »), et dont
I’autorité pour ce protestant réformé est a peu pres absolue. C’est cet
ancrage dans la Parole de Dieu qui permet au puritain de Geree d’étre un
phare, un cap, un roc doctrinal dans la corruption de ce monde,
« immoveable in all times, so that they who in the midst of many opinions

have lost the view of true religion, may return to him and there finde it'. »

Une sourde inquiétude transpire pourtant a la lecture de ce texte, en dépit
de la tentative résolue de sculpter le portrait du puritain dans le marbre
biblique : Geree accumule en effet les références marginales a la parole de
Dieu®. Ce « puritain éternel » est-il donc vraiment un monument « plus

durable que I’airain » ? N’est-il pas au contraire au moment méme ou

¢ John Geree, Theiopharmakon. A divine potion to preserve spirituall health, by the cure
of unnaturall health-drinking. Or An exercise wherein the evill of health-drinking is by
clear and solid arguments convinced, Londres, 1648., sig. A2.

7 Geree, Character of A Puritane, op. cit., p. 6.

8 On trouve en effet dans les marges du pamphlet, comme c’était la norme
particuliérement dans le clergé puritain, des dizaines de références aux Ecritures sacrées,
presque une pour chaque mot. Il n’y a de maniére ostensible aucune référence faite a un
autre livre, et cela est assez caractéristique de I’écriture puritaine a ses moments les plus
ascétiques.


https://www.proquest.com/eebo/docview/2240935433/86D8766F2D584C3BPQ/28?accountid=13083
https://www.proquest.com/eebo/docview/2240935433/86D8766F2D584C3BPQ/28?accountid=13083
https://www.proquest.com/eebo/docview/2240935433/86D8766F2D584C3BPQ/28?accountid=13083

Geree écrit ces lignes comparable a une statue de sel ou de sable, tout prét

de se dissoudre dans le bain acide des années 1640 en Angleterre ?

John Geree (1599-1649) est un homme en colére, mais aussi un homme
inquiet, et il a toutes les raisons d’étre 1’un et 1’autre, comme on le verra
par la suite’. Eduqué a ’université d’Oxford sous le régne de Jacques I,
il a comme tant d’autres clergymen du temps sucé le lait du puritanisme
dans son environnement académique, familial (son frére ainé Stephen était
lui aussi un pasteur aux sympathies puritaines) ou social immédiat.
Devenu recteur de Tewkesbury dans le Gloucestershire, sa position au sein
de I’Eglise d’ Angleterre n’empéchait pas sa liberté de penser que I’Eglise
certes protestante issue d’une Réforme anglaise au parcours torturé
(qu’Aude de Mézerac-Zanetti et Isabelle Fernandes retracent au début de
ce volume) demeurait insuffisamment réformée, arrétée au milieu du gué
par de puissantes oppositions a la cour, dans I’Eglise et dans la société,
mais peut-étre d’abord par la mauvaise volonté ou la défiance des
monarques successifs. Selon ces protestants avancés, il y avait dans cette
Eglise a4 demi-réformée seulement tant de vestiges abominables qui
demeuraient du catholicisme médiéval, le « papisme » (popery) comme
Geree le disait de maniére insultante avec ses contemporains. Il y avait tant
de compromissions avec les « traditions des hommes », voire avec les
innovations du diable et de I’ Antéchrist, et tout cela, alors que Dieu avait
selon les puritains clairement révélé la voie dans la bible, et par I’exemple
pur et sans tache de 1’Eglise primitive, celle des premiers temps encore

incorrompus.

9 Pour les éléments biographiques qui suivent concernant Geree et des références plus
complétes, voir I’entrée « Geree, John (1599/1600-1649) » de 1’Oxford Dictionary of
National Biography rédigée par Kenneth Gibson (2004, révisé en 2008).



Geree et les générations de puritains qui 1’avaient précédé depuis le long
régne d’Elisabeth I' (1558-1603) avaient dans leur immense majorité
souffert de ces imperfections, demeurant malgré tout dans I’Eglise
officielle, une Eglise d’Angleterre affranchie de la tutelle papale depuis
I’ Acte de suprématie de 1534. Ils espéraient encore pouvoir la réformer de
I’intérieur, a 1’exception de quelques brebis sceurs égarées dans la voie a
leurs yeux sans issue du séparatisme. Ces hommes et ces femmes
n’avaient cependant pas souffert en silence : la contestation puritaine avait
¢été parfois véhémente et trés vocale, du contexte local de la paroisse et du

comté jusqu’au ceeur du pouvoir, au parlement et a la cour.

Un des plus grands procés faits dés le départ a I’Eglise établie dans sa
version ¢€lisabéthaine était ’absence d’un authentique preaching ministry.
Tant de pasteurs étaient soit mal instruits ou peu doués, soit paresseux et
immoraux, quand ils n’étaient pas tout simplement absents pour cause de
non-résidence!’. Il s’agissait de remplacer ces « dumb dogs that cannot
bark » par de véritables chiens du Christ, sachant aboyer en chaire, mais
surtout « réveiller les consciences » comme le dit Geree (« he would have
mens consciences awakened'' »). Le clergé puritain savait dénoncer en
chaire le défaut de chaire, avec I’éloquence toute réformée mais tres

efficace du « plain style », loin des « vain flourishes of wit'?

» qu’ils
dénongaient comme sentant trop I’artifice et I’orgueil humains, avec leurs
citations sans fin de I’antiquité paienne, latine ou grecque — méme si tous

les prédicateurs puritains ne suivaient pas toujours ce vceu de chasteté

10 ’Eglise d’Angleterre admettant pour longtemps encore, au grand scandale de
nombreux puritains, la pluralité, c’est-a-dire le fait de détenir plusieurs positions
officielles dans I’Eglise dans des lieux différents et parfois trés distants, ainsi que la non-
résidence sur le lieu d’exercice des incumbents. C’était un instrument flexible permettant
d’accorder des moyens de subsistance supplémentaires a certains membres du clergé.

' Geree, op. cit., p. 2.

2 1bid., p. 2.



rhétorique. Il faut précher, précher, et précher encore la bible, ne pas se
contenter de la lire passivement comme le faisaient les reading ministers,
mais bien appliquer, exposer et faire vivre la Parole du Seigneur, jusqu’a
remuer et soulever le fond de I’ame. La prédication puritaine se devait
d’étre puissante, « powerful », « painful » aussi'®, et celle de Geree 1’était
a I’évidence : il avait été accusé devant la plus haute cour ecclésiastique
du royaume du suicide d’un de ses marguillers (churchwarden), qui s’ était
jeté dans un puit apres avoir, dit-on, entendu ses sermons. Certains en effet
ne supportaient pas le miroir que la prédication de la Parole leur tendait,
pour la plus grande gloire de Dieu (selon les puritains), ou plutot en

favorisant la mélancolie et le désespoir religieux, selon leurs adversaires.

Une des marques distinctives du puritain décrit par Geree est sa faim
insatiable pour cette prédication (en raison, on 1’a vu, de son prodigieux
« appétit spirituel »). Geree I’avoue avec candeur : cette faim est telle que
s’ils ne sont pas rassasiés par leur cantine spirituelle dans le cadre
paroissial de I’Eglise établie, les puritains n’hésitent pas & aller voir
ailleurs, dans une paroisse voisine ou parfois lointaine, voire dans un cadre
privé qui permet la « répétition » du sermon (en famille par exemple). Et
ils se déplacent souvent en groupe (c’est la célébre pratique du « sermon
gadding »), entretenant la rumeur de leur déloyauté envers 1’Eglise
officielle, et I’accusation d’étre par leurs pratiques quasi conventiculaires
comme une Eglise souterraine au sein de I’Eglise elle-méme (une
ecclesiola in ecclesia). Les célebres prophesyings, séances de prédication

en commun au cours de rassemblements de clercs ouverts aux laics (voir

13 « painful » est un mot important, souvent répété, qui fait allusion a I’effet produit mais
qui veut dire aussi : « painstaking », c’est-a-dire qu’il renvoie au prédicateur qui se soucie
vraiment de produire 1’effet évangélique au prix d’un effort important (notamment de
préparation du sermon en amont). Rien n’est gratuit pour les puritains, sinon la grace de
Dieu.



glossaire) démultipliaient la possibilité d’entendre précher la parole, matin
et soir (comme le dit Geree : « an afternoon Sermon did relish him as well
as one in the morning »), chaque jour donc, et plus seulement le dimanche
ou dans les grandes occasions. Quand les prédicateurs puritains ne
trouvaient pas de cure ou d’autre poste officiel, des laics puissants
pouvaient fonder des lectureships qui leur permettaient de se consacrer a
la prédication. On congoit que cette occupation du terrain vocal, surtout si
la prédication puritaine rencontrait le succes, pouvait incommoder les
sensibilités des ministres voisins, et susciter leur jalousie professionnelle
autant que leur vindicte idéologique. Peter Lake a ainsi bien décrit la rage
envieuse du ministre conformiste de Shrewsbury Peter Studley, en butte
au succes de la prédication « sauvage » du puritain Julines Herring. Il
parvint finalement, mais non sans mal, a I’évincer avec 1’aide active de
I’archevéque de Cantorbéry William Laud (« I will pickle that herring »,

s’en serait vanté ce dernier)!.

Un tel mépris potentiellement récurrent envers le ministre désigné et
installé par I’Eglise établie se redoublait d’une méfiance a 1’égard des
autorités ecclésiastiques, mais aussi politiques méme les plus hautes, dés
lors qu’elles ne manifestaient pas de sympathie pour les revendications des
godly. Telle est la racine de leur non-conformisme (les puritains étant de
fait identifiés par Geree a des « non-conformistes » dés le titre du
pamphlet), c’est-a-dire qu’ils ne se conforment pas, ou pas entierement, a
ce que les autorités leur prescrivent en matiere religieuse. Geree y insiste :
méme s’il cite bien le lieu scripturaire traditionnel de 1’épitre aux
Romains de Saint Paul (Romains 13) qui commande a tout chrétien d’obéir

aux « powers that be », quels qu’ils soient donc, « for conscience sake »,

14 Voir Peter Lake, « Puritanism, Arminianism, and a Shropshire Axe Murder », Midland
History 12, 1989, passim.



il I’encadre aussitot de conditions. L’autorité sera obéie, si et seulement si
elle reste dans les bornes de ses fonctions (« ke reverenced Authoritie
keeping within its sphaere »). Et Dieu, non 1’autorité, sera juge de la
« sphére » en question. Le puritain, comme tout chrétien devrait le faire
s’il comprend bien son devoir, doit naturellement faire passer Dieu avant

les hommes, « above all ».

Une telle obéissance conditionnelle est déja par elle-méme potentiellement
lourde de menaces, et 1’on comprend que les autorités, dés la reine
Elisabeth I'®, s’en soient singulierement méfiées, associant a tort ou a
raison puritanisme et esprit de rébellion. A raison évidemment pour les
Cavaliers royalistes de la guerre civile en 1646, au moment ou Geree
publie An Old Puritane, et combien plus encore apres 1’exécution du roi
Charles I*" sous Cromwell en 1649 : le puritanisme, pensent-ils (et cette
mémoire sera longue) est la cause des troubles qui ont déchiré le royaume.
Les puritains n’ont-ils pas prouvé leur nature séditieuse et facticuse qui
¢tait selon eux (et selon un grand nombre d’historiens passé€s) en germe
des I’agitation presbytérienne élisabéthaine, culminant a la fin du siecle
dans un torrent d’insultes ordurieres, les pamphlets de Martin Mar-
prelate ? Jacques I* avait donc bien raison, toujours selon ce point de vue,
de s’exclamer lors de la conférence de Hampton Court en janvier 1604 que
le puritanisme, au moins sous sa forme presbytérienne, « as well agreeth
with a monarchy as God and the devil. » Et de lancer a la téte de ces
presbytériens qui refusaient la hiérarchie épiscopale et archiépiscopale, et
parfois jusqu’a la fonction d’évéque, la célebre formule : « no bishop, no
king ». N’avait-il pas déja dénoncé dans son Basilikon Doron, le testament
politique qu’il destinait a son fils ain¢ Henry trop tot disparu, et qui
synthétisait son expérience politique face aux presbytériens €cossais, ce

qu’il appelait « the humor of these puritanes, and rash-headie preachers,



who think it their honor to contend with Kings, and perturbe whole
kingdomes [...] when they contemne the law and sovereigne
authoritie’ » ? Combien plus aurait-il été conforté dans sa juste défiance
s’il avait appris ce que des puritains feraient subir a son propre fils pres
d’un demi-siecle plus tard, mettant les trois royaumes a feu et a sang par

la méme occasion.

Nul ne sera surpris d’apprendre que Geree ne partage en rien cette analyse,
et méme qu’il la retourne entiérement. Le « puritain a 1’ancienne » n’est
pas selon lui un monarchomaque (encore moins un régicide), c’est un
homme d’ordre dans I’Eglise comme dans la société politique, un bon et
loyal sujet de sa Majesté, a condition bien str que le roi (ou la reine) ne lui
commande pas de désobéir a Dieu, comme on 1’a vu. Ce sont donc bien
les autorités tyranniques ou novatrices qui sont en dernicre analyse selon
lui responsables de ’existence des non-conformistes, non 1’inverse, et un
certain nombre d’historiens, certes différents des précédents, tendraient a

avaliser cette version-la des faits.

C’est 1a une des raisons de sa colére : Geree a dans sa propre vie de pasteur
souffert de la persécution aux mains des autorités, victime comme nombre
de ministres puritains d’une Eglise devenue la proie de 1’évéque de
Londres puis archevéque de Cantorbéry William Laud et de ses alliés
« arminiens » [voir les contributions de Rémy Bethmont et de Frédéric
Herrmann dans ce volume]. En 1631, Geree est convoqué devant la Court

of High Commission, la plus haute juridiction ecclésiastique en Angleterre,

15 Jacques 1%, Basilikon Doron, dans The Political Works of James VI and I, 1an Mclllwain
(éd.), Cambridge (Mass.), Harvard University Press, 1918, p. 7). Jacques [*" insiste sur la
bellicosité et I’intransigeance des puritains : « Let King, People, Law and all be trode
under foote. Such holy warres are to be preferred to an ungodly peace ; no in such cases
are christian Princes not only to be resisted unto, but not to be prayed for [...] and it is
revealed to their consciences, that God will heare no prayer for such a Prince. » (Ibid.,

p.-7)



afin de rendre compte de son non-conformisme. En 1634, I’évéque du
diocése de Gloucester Geoffrey Goodman le suspend de ses fonctions (le
privant accessoirement de tout revenu) ; Geree ne retrouvera finalement
son poste qu’en 1641, par décision du Committee for Plundered Ministers
du Long Parlement. De telles mesures disciplinaires, vécues comme autant
de persécutions contre le clergé puritain ou de sympathies puritaines
exercant au sein de I’Eglise d’ Angleterre, avaient été mises en place avec
plus au moins d’intensité au cours de différentes périodes depuis le régne
d’Elisabeth, méme si elles étaient souvent atténuées ou contrecarrées par

leurs alliés dans ’Eglise, dans la noblesse et la gentry.

On comprend donc pourquoi Geree aurait été révolté de lire ce qu’allaient
écrire (bien plus tard) certains historiens sur lui et ses semblables : les
puritains auraient ainsi été des boutefeux rétifs a toute autorité, des
radicaux sans limites, des révolutionnaires enfin. Geree n’y aurait pas cru,
et de fait de nombreux puritains des années de trouble (les décennies 1640
et 1650) ont désapprouvé les excés de certains de leurs fréres. Ces
puritains-la ont été, comme nombre d’Anglais contemporains des
événements, littéralement frappés par le tonnerre a I’annonce de
I’exécution de Charles I en 1649. Richard Baxter, une des figures les plus
éminentes (mais aussi polémiques) du puritanisme de la seconde moiti¢ du
XVII® siecle, nous indique d’ailleurs que Geree, qui s’opposait aux menées

de Cromwell et de I’armée, €tait mort en apprenant la nouvelle du régicide.

Le portrait du « old English puritane » ne prend tout son sens que sur le
fond du déchirement d’une identité puritaine présentée par Geree comme
immuable et monolithique, mythiquement projetée dans un passé
relativement récent. Ce n’est plus seulement contre les evil counsellors du
roi et contre les évéques du diable que Geree écrit, mais bien contre ceux

qui étaient jusqu’a il y a peu ses propres freéres en religion. Ainsi, le



pamphlet se termine en évoquant celui qu’il appelait ailleurs son « vieil
ami » (« ancient friend ») et condisciple a Oxford John Tombes. Tombes,
comme d’autres membres du parti puritain, avait commencé a errer jusqu’a
reprendre certains arguments des anabaptistes contre le baptéme des
enfants, contribuant ainsi a la naissance d’un courant baptiste d’origine
puritaine (dont John Bunyan est sans doute le plus illustre représentant).
C’est bien contre Tombes et ses semblables, de plus en plus nombreux,
certains plus radicaux encore, que Geree s’est vu contraint d’écrire The
Character of an old English Puritane, et il le dit explicitement : « some
extravagants there be in all professions, but we are to judge of a profession
by the rule they hold forth, and that carriage of the professors, which is
generall and ordinary » (p. 6). Au début des années 1640, la campagne
presque séculaire pour achever enfin la réforme en Angleterre n’a jamais
semblée si proche d’aboutir : pour la premiére fois, un « parti puritain »
grossi par d’autres mécontents semble étre en position d’imposer sa
volonté dans 1’Eglise et dans I’Etat, mais le danger majeur qui les guette
vient peut-étre alors des puritains eux-mémes'S. Le spectre hideux qu’il
faut conjurer est celui de la division et de la fracturation du mouvement, et
c’est exactement ce a quoi Geree s’emploie ici en proposant une définition

du puritain « historique » pleine d’arriére-pensées.

Le puritain « authentique » selon Geree, celui qui marchait et qui marche
encore pleinement avec le Seigneur, a été baptisé dans 1’enfance et il ne
fait pas scrupule de faire baptiser ses enfants de méme : « The Sacrament

of Baptism he received in Infancy, which he looked back to in age to

16 Comme 1’explique non sans humour Michael Winship dans son histoire récente du
puritanisme, « for the first time since the Reformation started, the puritans had more guns
at their disposal than their opponents, and Laud and Charles finally had genuine reason
to be alarmed at puritanism. So too, if they only knew it, did puritans.» (Michael
Winship, Hot Protestants, A History of Puritanism in England and America, New Haven,
Yale University Press, 2018, p. 113)



answer his ingagements, and claim his priviledges » (p.3). Derriére
I’antipédobaptisme déviant de Tombes auquel Geree s oppose
frontalement (il a écrit un ouvrage entier a ce sujet publié également en
1646, Vindiciae paedo-baptismi) se cachent des controverses profondes,
dans une large mesure internes au puritanisme, sur la nature méme de
I’Eglise. Doit-elle se transformer en un club d’élus, d’athlétes spirituels
actifs et militants, ou bien peut-elle encore étre une Eglise qui réunit
I’ensemble de la population dans un cadre paroissial et national, comme
dans I’'idéal médiéval qui avait ét€ en un sens reconduit par les

réformateurs et par une majorité de puritains eux-mémes ?

Geree, qui est un presbytérien « modéré », croit fermement dans la
possibilité de concilier la quéte de pureté et le maintien d’une Eglise
d’ Angleterre unifiée, une fois remaniée selon les lignes presbytériennes,
notamment en se débarrassant de cette « monarchie des évéques »
persécuteurs. Il a déja défendu ce point de vue dans son Vindiciae ecclesiae
Anglicanae de 1644. La discipline consistoriale du presbytérianisme
n’est pas le chaos démocratique, contrairement a 1’insinuation accusatrice
des adversaires du presbytérianisme dés Whitgift et Bancroft (voir dans ce
volume la contribution de Cyril Selzner sur la controverse de
I’ Admonition), mais aussi contre la « popularité » de certains puritains qui
veulent étendre a toute la congrégation le pouvoir de discipline : le pouvoir
dans I’Eglise, celui de I’excommunication par exemple, doit étre selon
Geree aristocratique en un sens littéral : c’est un gouvernement des
« meilleurs » (aristoi), des « Anciens » clercs et laics triés sur le volet et
réunis en consistoire. Certains godly, de plus en plus nombreux dans ces
années de trouble, et qui sont influencés par des formes multiples, et pour
certaines déja anciennes de séparatisme, de semi-séparatisme et de

congrégationalisme, parfois venues de l’autre c6té¢ de 1’Atlantique,



commencent 4 remettre en question cette Eglise presbytérienne idéale,
fracturant ainsi le programme puritain. Comme on le verra dans ce volume,
les lignes de fracture ne sont pas toutes surgies récemment, elles
appartiennent a une longue histoire de polémiques entre les godly eux-
mémes. La guerre civile et I’Interrégne les mettent surtout a nu et en
exergue, et peut-étre les radicalisent [pour une introduction au contexte
singulier de cette période, voir les contributions de Frédéric Herrmann et

de Laurent Curelly dans ce volume].

La confrontation avec ces formes plus radicales de puritanisme, dont la
radicalité centrifuge elle-méme a fait parfois douter du caractére puritain
(voir les polémiques historiographiques a ce sujet dans la seconde partie
de cette introduction), poussent les puritains comme Geree dans leurs
derniers retranchements. La trés agressive rhétorique de la modération qui
est ostensiblement mise en ceuvre dans le pamphlet montre bien le projet
de Geree : contrer a la racine les radicalités nées du puritanisme en mettant
au jour leurs dérives « extrémistes »!’. Non certes (dit-il), il ne faut pas
accepter les cérémonies humaines ; oui, le pape est 1’antéchrist (cela est
acquis) ; oui, la discipline consistoriale est le gouvernement le plus parfait
de I’Eglise du Christ, celui qui s’accorde le mieux avec la parole de Dieu,
mais il ne faut pas rejeter pour autant d’autres formes moins pures : « He
esteemed those Churches most pure where the Government is by Elders,
yet unchurched not those where is was otherwaies » (p. 4). Le puritain de
Geree refuse la démarche de son cousin séparatiste : il ne doit pas quitter

1’Eglise nationale protestante « where he might partake in the worship, and

17 Pour un examen trés suggestif de I’'usage politique de la rhétorique de la modération
dans la premiére modernité anglaise, voir Ethan H. Shagan, The Rule of Moderation,
Violence, Religion, and the Politics of Restraint in Early Modern England, Cambridge,
Cambridge University Press, 2011. Comme Shagan le souligne trés justement, « the
intrinsically aggressive character of moderation is far too rarely emphasized. » (p. 7)



not in the corruption» (Ibid.). Le séparatiste péche en revanche
profondément par son manque de charité : il veut cesser d’étre le gardien
de son frére au sein d’une Eglise commune, il souhaite renoncer a le
corriger par un « harsh worke of admonition », en le laissant aller en enfer
par son propre chemin. Geree condamne fermement cette posture
confortable : « this is, I feare, too easy to be holy'®». Le mal de
I’éclatement du puritanisme en autant de petites Eglises indépendantes
serait trop grand. S’efforcer d’étre purs est louable, mais il ne faut pas
espérer extirper le mal entierement ici-bas : « so he expected not a Church
state without all defects » (Ibid.). La nécessité de ces compromis, une
partie des puritains a cessé de vouloir la comprendre en 1646 (sinon bien
avant), et c’est la raison pour laquelle Geree leur tend ce miroir (qui est
aussi un lit de Procuste) du Character of an old English Puritane, par

lequel il leur retire le droit de porter le nom de « puritains ».

Dans le portrait du puritain brossé par John Geree, rien n’est donc
innocent, tout ou presque est stratégique, polémique et discutable,
jusqu’aux moments qui semblent faire preuve le plus nettement d’une
rhétorique tranquille de la modération et de 1’objectivité équilibrée. Cette
« définition du puritain » par laquelle nous avons ouvert cette introduction
ne saurait étre vraiment comprise, du moins on espére 1’avoir montré, que
si I’on restitue pleinement le contexte conflictuel multidimensionnel dans

lequel elle a été composée et auquel elle réagit.

18 John GEREE, Vindicice ecclesice Anglicance, or, Ten cases resolved which
discover that though there bee need of Reformation in, yet not of separation from
the Churches of Christ in England, Londres, 1644, p. 29.



Définir le puritanisme, again and again ?

Le cas révélateur de Geree nous montre si besoin était que les notions de
« puritanisme » et de « puritains » sont dés leur naissance, et tout au long
de la période que nous considérons, traversées par les conflits et marquées
par des enjeux polémiques forts, ce qui les rend potentiellement instables
et délicates a définir avec exactitude, objectivité et neutralité. Cette
conflictualit¢ et cette instabilit¢ semblent s’étre transférées a
I’historiographie du puritanisme elle-méme, les historiens s’étant souvent
déchirés autour de la définition, de I’extension et de I’emploi méme du
terme. Tenter de définir le puritanisme serait méme devenu a la longue, a
en croire un historien qui s’y connait bien, un petit jeu de société, un
parlour game, voire un rite de passage caractéristique pour toute une petite

communauté d’historiens de la premiére modernité anglo-saxonne'’.

Proposons pour commencer une sorte de définition de travail, une formule
de compromis minimale et provisoire : « puritain » est le nom donné par
des historiens, mais aussi par certains de leurs contemporains, a ces
protestants anglais qui se rattachent (2 des degrés divers) a un mouvement
religieux protestant d’inspiration réformée et notamment calviniste qui a
tenté d’imposer sa version exigeante et militante du protestantisme dans
1’Eglise établie, mais aussi plus largement dans la société anglaise a partir

du régne d’Elisabeth I (1558-1603). Ils seraient d’abord, selon une

19 « Defining Puritanism has become a favourite parlour game for early modern

historians. » (John Coffey, Introduction, dans John Coffey et Paul H. Lim (dir.), The
Cambridge Companion to Puritanism, p. 1). Au-dela du cliché, une des raisons de cet
état de fait est sans doute la centralité du puritanisme dans [’histoire de la premiére
modernité anglaise, telle que la revendique Peter Lake : « To review the historiography
of Puritanism is to review the history of early modern England. » (Peter Lake, « The
historiography of Puritanism », /bid., p. 346)



formule souvent reprise, « the hotter sort of Protestants®® ». Les puritains,
a des degrés trés divers et par des canaux parfois trés différents, se sont
efforcés de transformer I’Eglise d’Angleterre issue du réglement
¢lisabéthain de 1559 de ’intérieur surtout, mais aussi depuis ses marges,
voire en désespoir de cause en dehors d’elle pour une minorité d’entre eux.
Né de la frustration d’une Eglise établie a leurs yeux a demi réformée, et
peut-&tre en raison de ses échecs répétés (notamment en raison de
I’opposition des monarques successifs, mais pas seulement), ce
mouvement de protestation lui-méme multiple et divers, ni tout a fait
dedans, ni tout a fait dehors, souvent en relation avec ce qu’on a pu appeler
une « internationale calviniste » (active en Ecosse et sur le continent), a
produit a terme une culture religieuse et une histoire spécifiques,
culminant en Angleterre au mitan du XVII® siecle au cours d’une période
troublée que des historiens avaient baptisée non sans polémique la

« révolution puritaine ».

Avant d’en venir aux débats autour de la définition qui pour certains
d’entre eux mettent en crise la définition donnée ci-dessus (notamment en
posant la question de la permanence et de I’unité du « puritanisme »), il
faut d’abord s’intéresser au mot lui-méme. Le terme de
« puritain / puritan », souvent orthographié¢ « puritane » ou « puritaine »
durant la période, semble étre apparu d’abord comme une sorte d’insulte
sous la plume d’un catholique (Nicholas Sanders) vers 1565, mais il est
possible que le contexte linguistique de son émergence ne soit pas
exclusivement catholique, mais reléve déja des polémiques intra-

protestantes au cours desquelles certains Marian exiles sont accus€s par

20 Elle a été mise en circulation par Patrick Collinson dans son livre séminal, The
Elizabethan Puritan Movement, University of California Press, 1967.



d’autres, tels les donatistes et les cathares par le passé, de se croire plus
« purs » que leur prochain et de le juger sans charité®!. Cette association
du puritanisme avec 1’attitude bigote et agressive du holier-than-thou est
d’ailleurs restée attachée jusqu’a nos jours a ce que nous entendons par ce
terme méme en dehors de tout contexte historique précis. Le puritain serait
ainsi profondément habité par « the gratuitous assumption of infallibility,
an immemorial characteristic of the Puritan mind* ». L’essayiste et
polémiste américain Henry Louis Mencken soulignait alors a quel point le
puritain de la Nouvelle-Angleterre « was not content to flay his own
carcass: full satisfaction did not sit upon him until he had also butchered

a Quaker®. »

L’insulte est en tout cas reprise ensuite par des ecclésiastiques irrités par
I’agitation de certains « protestants avancés » sous Elisabeth I'®, puis elle
semble s’étre imposée a la fin du XVI® siécle en concurrence avec un
certain nombre d’autres termes péjoratifs comme celui de « precisian®* »,
mais avec une extension parfois assez vague qui pouvait étre a géométrie
variable. Henry Parker notait ainsi en 1641 dans son Discourse concerning
Puritans, 1l est vrai dans un contexte politiquement chargé, que « no man
is so innocent as to escape that brand » et que « scarce any civill honest

Protestant which is hearty and true to his Religion can avoid the aspersion

21 Voir not. sur ce point Michael Winship, Hot Protestants, A History of Puritanism in
England and America, New Haven, Yale University Press, 2018, p.20. Isabelle Fernandes
discute de ce contexte précis dans la partie sur Marie Tudor et les exilés dans ce volume.
22H. L. Mencken, The New Puritanism, Three Essays, New York, Lost Canons, 2022,
p. 16.

2 Ibid., p. 5. On doit 8 Mencken un grand nombre de formules plaisamment satiriques au
sujet du puritanisme. Bien entendu, 1’utilisation du terme par Mencken doit étre éclairé
par son propre contexte historique qui ne nous concerne pas ici, notamment son obsession
envers la « comstockery » et les croisades américaines contre le vice.

24 On trouvera une excellente synthése sur ’origine du terme et I’histoire de son usage
chez Patrick Collinson, « Antipuritanism », dans John Coffey et Paul H. Lim (dir.), The
Cambridge Companion to Puritanism, p. 19 et suiv.



of it*®. » S’interrogeant sur le succés polémique de I’étiquette, et son
triomphe sur ses rivaux potentiels, I’historien majeur du puritanisme
qu’était Patrick Collinson remarque non sans malice : « There are signs
that ‘Puritan’ carried a particular punch, a useful word to round up a
peroration. The fact that its first letter was ‘p’ made it a potential winner,

for this was an age for some reason fascinated with alliterative ‘p’s *°.

»
Quant au terme de «puritanisme» (a la différence de celui
d’anglicanisme qui serait anachronique de plusieurs siécles), il est
employé relativement tot et fixé dés la fin du XVI® siécle par les
adversaires des puritains, mais aussi par des puritains qui le reprennent de

mani¢re ambigué comme William Bradshaw dans son English

Puritanisme de 1605%,

Ce petit mot de « puritain » est resté remarquablement longtemps ancré
dans le registre polémique, plus encore peut-étre que le terme de
« huguenot » dans I’espace francophone, méme si comme on 1’a vu avec
Geree, il avait fini a la longue par étre revendiqué par au moins certains
des godly, surtout dans les années 1630 et 1640 marquées par une
polarisation et une conflictualité croissantes. Les puritains, qui pendant
longtemps ont récusé cette appellation, préféraient en effet nettement se
désigner eux-mémes comme les « godly » (littéralement, « les dévots »),
mais aussi par de nombreux autres termes comme ceux de « professors »,

« professors of the Truth/ the true religion », « Christian professors »,

25 Henry Parker, 4 Discourse concerning Puritans, A vindication of those, who injustly
suffer by the mistake, abuse, and misapplication of that Name, Londres, 1641,p.2etp 9..
26 Ibid., p. 21.

27 William Bradshaw, English Puritanisme containeing the maine opinions of the rigidest
sort of those that are called Puritanes in the Realm of England, s.1., 1605. Le titre est
ambigu, car il pourrait étre le celui d’un pamphlet hostile, ce que la lecture du contenu
dément aussitot (cela reléve en réalité d’une stratégie éditoriale de la part de Bradshaw).



« forward Protestants », « practizers of true Religion®® » ou « practising
Protestants » (on I’a vu), voire plus tard simplement comme les « Saints »
ou « the elect » (les « élus »), ces deux dernicres appellations ne devant
pas nécessairement respirer I’humilité aux yeux de certains de leurs
compatriotes. Henry Burton, un puritain s’il en fat (bien qu’il ait ét¢ un
temps le chapelain intempestif du Duc de Buckingham) dénonce encore
en 1628 I’emploi de ce mot insultant et qui sentait le soufre chez les
adversaires des godly : « They so much exclaime upon holinesse, in the
professours of the truth, giving it the nick-name of a new kind of I know

not what heresie, as Puritanisme, and the like®. »

Il est notoire que les termes d’insulte, particulierement en matiere
religieuse et quand ils s’adressent & des groupes entiers a géométrie
variable, nécessitent d’étre manipulés avec précaution, sous peine de
prendre des fantasmes pour des réalités historiques bien attestées®’. De fait,
le puritanisme n’a pas échappé a plusieurs vagues de révisionnisme sévere

dans I’historiographie’!. Précisons que le terme de « révisionnisme » n’a

28 William Bradshaw, op. cit., p. 29.

2 Henry Burton [H.B., attribué a], Conflicts and Comforts of Conscience, Londres, 1628,
p. 250.

30 On peut prendre le cas du terme « d’athéisme » aux XVI® et XVIIC® siécles : son usage
est a ce point large et fantasmatique durant cette période qu’on a pu discuter s’il avait
seulement existé des athées au sens que nous donnons aujourd’hui a ce terme, et ce en
dépit des dénonciations récurrentes de « vagues monstrueuses » d’athées submergeant
I’Europe. Voir notamment Lucien Febvre, Le probléeme de l'incroyance au XVI¢ siécle,
La religion de Rabelais [1942], Paris, Albin Michel, 2003, ainsi que Kenneth Sheppard,
Anti-Atheism in Early Modern England 1580-1720, “The Atheist Answered and His Error
Confuted”, Leyde, Brill, 2015. Le cas des Ranters des années 1650 en Angleterre en est
un autre ; voir la polémique déclenchée par J.C. Davis, Fear, Myth and History, The
Ranters and the Historians, Cambridge, Cambridge University Press, 1986.

31 Dans ce qui suit, on se contentera de mentionner quelques points importants sans
aborder de maniére exhaustive 1’historiographie du puritanisme, d’abord parce qu’elle est
océanique, ensuite parce que chacune ou presque des contributions a ce volume comporte
une discussion historiographique sur le sujet précis abordé, c’est notamment le cas de la
discussion substantielle, trés claire et informée de Frédéric Herrmann dans sa contribution
« High road to Civil War », et enfin parce qu’on peut renvoyer a deux références
excellentes sur le sujet : Peter Lake, « The historiography of Puritanism » dans Coffey et



bien entendu pas en anglais le sens qu’il a en frangais : il a désigné un
temps les mouvements souvent générationnels de révision critique, voire

hypercritique de 1’état précédent de la recherche historique.

Pour ne prendre que cet exemple, Charles et Katherine George ont en effet
tent¢é de montrer, dans un ouvrage polémique et déja ancien, que le
« puritanisme » était selon eux une construction historique largement
rétrospective qui ne rendait pas compte du vaste plateau que constitue le
premier protestantisme anglais entre le catholicisme et 1’anabaptisme

continental’?

. Leur tentative visant a dissoudre les puritains dans un
« protestantisme anglais » générique est sans aucun doute forcée, car elle
sous-estime notamment la force des catégorisations contemporaines des
XVI® et XVII° siecles par lesquelles les « godly » se distinguaient et se
reconnaissaient eux-mémes autant qu’ils étaient reconnus par d’autres (on
le verra plus loin), mais elle a le mérite d’inviter a la vigilance. Elle rejoint
d’une certaine fagon la vague historiographique lancée un peu plus tard
par Nicholas Tyacke et d’une autre maniere par Patrick Collinson (surtout
a partir de The Religion of Protestants) qui, en mettant en avant la notion
d’un « consensus calviniste » (Calvinist Consensus) qui aurait été
dominant presque jusqu’a la fin du régne de Jacques I*, ont mis en garde
contre la tentative de projeter rétrospectivement les divisions des années
1630 sur la situation prévalant un demi-siecle plus tot. De fait, les termes
« d’anglicanisme » (lui-méme d’invention tardive) et « d’anglicans »
placés en opposition aux « puritains » sont désormais souvent considérés

comme anachroniques, surtout en ce qui concerne le XVI° siécle, méme si

Lim (dir.), The Cambridge Companion to Puritanism, op. cit., p. ; ainsi que ’article a
paraitre de Claire Gheeraert-Graffeuille et Aude de Mézerac-Zanetti, « L historiographie
du puritanisme », Etudes Anglaises, novembre 2022.

32 Cf. Charles et Katherine George, The Protestant Mind of the English Reformation
1570-1640, Princeton, Princeton University Press, 1961, not. p. 5-8.



les débats ne sont pas completement clos sur ce point et si, comme
I’avouait Collinson lui-méme, on est parfois tenté (et presque forcé) de les

employer malgré soi’>.

Cette approche est parfois renforcée aujourd’hui par les courants
historiographiques récents dits de la «religion vécue », qui insistent
souvent plus nettement a la fois sur un niveau plus général,
« anthropologiquement protestant » voire « early modern Christian », et
en méme temps sur un plan plus micro-historique que celui ou le concept
de puritanisme a été généralement mobilisé, relativisant ou transformant
une approche traditionnelle qui aurait été fascinée par les polémiques
confessionnelles®*. Et de fait, on aurait tort de négliger ce que les puritains
des XVI° et XVII® siecles ont en commun méme avec leurs adversaires les
plus déclarés (catholiques notamment)®, et surtout avec de nombreux
autres protestants anglais, une fois qu’on cesse de les observer uniquement
a travers le prisme ultra-conflictuel de la haute polémique religieuse, mais

qu’on s’intéresse par exemple & leurs pratiques dévotionnelles™®.

3 « [What we are] almost forced to call anglicanism, in spite of the anachronism. »
(Patrick Collinson, The Elizabethan Puritan Movement, p.26). Voir le point
d’interrogation trés significatif que Peter Lake a placé a la fin du titre d’un de ses
ouvrages : Peter Lake, Anglicans and Puritans ? Presbyterian and English Conformist
Thought from Whitgift to Hooker, Londres, Allen & Unwin, 1988.

34 Pour une introduction a ce concept et au courant qu’il recouvre dans différents champs,
voir David D. Hall (dir.), Lived Religion : Towards a History of Practice, Princeton,
Princeton University Press, 2007 ; ainsi que Anne Page, L 'Expérience puritaine, Vies et
récits de dissidents (XVIle-XVIIle siécles), Paris, Les Editions du Cerf, 2017, not.
p. 16 et suiv.

3 Theodore Bozeman avait ainsi déja noté des similitudes et des proximités étranges au-
dela du fossé confessionnel : « Here, in the most militantly anti-Catholic sector of the
English Church [= the Puritans], was an end-result of devotional re-catholicization. »
(Theodore Dwight Bozeman, The Precisianist Strain, Disciplinary Religion and
Antinomian Backlash in Puritanism to 1638, Chapel Hill, University of North Carolina
Press, 2004, p. 150)

36 Pour un bon exemple de cette approche appliquée a la période qui nous concerne, voir
Elizabeth Clarke et Robert W. Daniel (dir.), People and Piety, Protestant devotional
identities in early modern England, Manchester, Manchester University Press, 2020. La
préface de John Coffey a le mérite de présenter une position nuancée sur 1’apport



Si I’on suit les approches que nous venons de mentionner, on peut étre
tenté de penser que le puritanisme serait a un degré plus ou moins grand
une invention historiographique, une projection mentale surtout
rétrospective, ou du moins contester 1’utilit¢ de continuer a employer ce
terme comme si on se référait a un groupe bien défini®’. Il est méme arrivé
a Patrick Collinson a ses moments les plus provocateurs, ou les plus
agnostiques, d’avancer que de méme que quiconque souhaiterait faire
aujourd’hui I’histoire des sorciers et des sorcieres ne présuppose
généralement pas leur existence, il serait utile de procéder ainsi pour les
puritains, du moins sur un plan méthodologique préalable®®. 11 vaudrait
alors peut-&tre bien mieux parler par exemple de « protestants avancés »
(dans I’esprit de Collinson, c’est bien 1’opposition catholique/protestant
qui est la plus pertinente), ou dans certains cas employer des termes plus
précis et plus circonscrits, par exemple et a la rigueur celui de
« presbytérien », et cesser ainsi de faire du « puritanisme » le genre dont

les presbytériens seraient une espece.

Henry Parker, qui avait esquissé dans son Discourse de 1641 une typologie
des différentes sortes de « Puritans» en distinguait pour sa part
notamment quatre : « Puritans in Church policie » (c’est-a-dire les

presbytériens, qu’il appelle aussi « ecclesiasticall Puritans ») ; « Puritans

historiographique de ce qu’il appelle le « devotional turn » et sur la controverse avec ceux
qui, comme Peter Lake ou Mark Goldie, critiquent ce qu’ils pergoivent comme une
minimisation excessive de la conflictualité dans ce courant.

37 Voir par exemple la position trés tranchée et polémique en son temps de Michael
Finlayson, Historians, Puritanism, and the English Revolution : The Religious Factor in
English Politics Before and After the Interregnum, Toronto, University of Toronto Press,
1983.

38 Cf. Patrick Collinson, Entrée : « Puritans » dans Hans J. Hillebrand (dir.), The Oxford
Encyclopedia of the Reformation, Oxford, Oxford UP, 1994. Collinson rappelle que « it
is a debilitating naiveté in the historian to suppose that the names and labels he
encounters in his sources are simple descriptions of various ideologies and tendencies »,
et il va méme jusqqu’a prétendre que « the coherence of our concept of Puritanism
depends critically upon our knowing as little about individual Puritans as possible. »



in religion » (avec leur insistance sur la prédestination) ; « Puritans in
State » (ceux du parti puritain en voie de constitution autour de la cause
parlementaire) ; et les « Puritans in morality », ceux qui soutiennent les
campagnes de réforme des meeurs®®. Etant donné que les uns peuvent &
I’occasion ne presque rien avoir en commun avec les autres, la question de
I’univocité du terme de « puritain » est posée, et le mot lui-méme serait
piégé™.

Ce serait plus encore le cas pour le terme de « puritanisme » que pour celui
de « puritain », car le premier suggererait inévitablement comme tous les
mots en « -isme » une essence quasi-platonicienne et transhistorique,
favorisant inexorablement 1’adhésion a des théses souvent jugées
aujourd’hui obsolétes sur le role supposément grandiose des puritains dans
I’histoire, de Gardiner a Walzer, et de Weber a Hill, comme il faudra y

faire brievement allusion plus loin dans cette introduction.

Il faut également considérer la mani¢re dont le puritanisme a été
progressivement construit par ses opposants divers, et donc a travers sa
relation dialectique avec les différentes variétés d’anti-puritanisme, dans
la population comme chez les élites politiques ou ecclésiastiques®!. Il est
bien connu par exemple que les puritains n'ont guére apprécié le théatre,

qui le leur a bien rendu, comme Nathalie Riveére de Carles le rappellera

3 Henry Parker, op. cit., p. 10. 1l faut noter que cette classification est ambigué,
puisqu’elle est partiellement renvoyée par Parker, qui affirme explicitement n’étre pas un
puritain lui-méme, au discours de ceux qui les dénoncent.

40 Pour certains historiens par exemple, il n’y aurait finalement qu’une continuité
superficielle entre les premiers presbytériens anglais comme Cartwright et Travers et
ceux qui, de Perkins et Dent a Dod et a Ames, ont inventé une practical divinity puritaine
qui semble ne pas Etre nécessairement et organiquement liée a la question presbytérienne
de la forme de I’Eglise, voire s’en désintéresser tout a fait. Voir les contributions
afférentes dans ce volume pour ces débats.

4« We may end by reflecting [...] on the perfect reciprocity of Antipuritanism and
Puritanism, terrible and inseparable twins » (Patrick Collinson, « Antipuritanism »,
p. 30).



plus loin dans ce volume, mais certains historiens ont pu aller jusqu’a
avancer que le miroir de la scéne aurait pu contribuer, avec la littérature
satirique, a rien de moins qu’a une « invention du puritanisme ». Cette
thése mérite aujourd’hui encore qualification et débat et ses partisans
peuvent puiser dans une littérature scientifique abondante, notamment
sociologique, autour la question des identités et de leur caractere

dynamique, dialectique et relationnel*?.

Faut-il conclure avec Collinson que le puritain, comme la beauté
proverbiale, « is in the eye of the beholder ** » ? Et adopter une position
résolument déflationniste a son sujet en admettant que « ‘Puritan’ was a
term of perception and vicious stigmatisation, not of inherent quality an
identity* » ? La conclusion logique serait alors soit de ne plus I’employer

(et certains historiens 1’ont fait*’), soit de ne I’employer qu’avec la pincette

42 Sur cette question, le traitement le plus complet demeure celui de Peter Lake dans son
ouvrage écrit en collaboration avec Michael Questier, The Antichrist’s Lewd Hat,
Protestants, Papists and Players in Post-Reformation England, New Haven, Yale
University Press, 2002, not. p. 568 et suiv. Lake y répond a Collinson et Walsham en
requalifiant leurs positions respectives : « It certainly cannot be taken to mean, as unwary
or hyper-revisionist readers might be tempted to assume, that puritanism was no sort of
free-standing ideological entity, that, viewed as a personal and collective pietistic style
and semiotic system, it was a mere chimera, invented by certain ideological and factional
groupings in late Elizabethan and early Stuart England. » (p. 568). Il reconnait cependant
la complexité du phénomene, dés lors que la question de I’identité est toujours prise dans
un jeu de miroir et d’aller-retour entre soi et I’autre : « Arguably, any attempt to penetrate
the process of religious identity formation, of charismatic projection and self-fashioning
that were the essence of puritanism, both name and thing, has to negotiate a path through
precisely such a disorientatingly distorting palace of images and counter-images, claims
and counter-claims. » (p. 583)

4« In the first instance, ‘Puritans’ were Puritans in the eye of the beholder » (Patrick
Collinson, « Antipuritanism », p. 19).

4 Patrick Collinson, « Puritans, Men of Business and Elizabethan Parliaments » dans
Patrick Collinson, Elizabethan Essays, Londres, The Hambeldon Press, 1994, p. 61.

4 Un excellent exemple est celui de Christopher Haigh, dans son Plain Man’s Pathway
to Heaven, Kinds of Christianity in Post-Reformation England, 1570-1640, Oxford,
Oxford University Press, 2007. Haigh y réussit le tour de force, dans un livre qui tire son
titre d’Arthur Dent et qui explore les archives paroissiales, de ne jamais employer le
terme, seulement reproduit dans des citations. L unique entrée ‘Puritan’ de son index
emploie des guillemets et précise « as derogatory term ». La contrepartie est un usage



des guillemets, et de maniére parcimonieuse*®. Il serait en tout cas
impossible de faire comme si le sens du mot allait de soi et il est patent
que pendant plusieurs dizaines d’années chaque historien de la période
s’est cru tenu de produire un texte sur la question de la définition exacte et
circonstanciée de ce qu’est, ou de ce que n’est pas, un puritain selon
I’époque considérée, en critiquant sans ménagement ses prédécesseurs. De
fait, quiconque souhaite comprendre quelque chose au sujet du
puritanisme aujourd’hui doit tenir au moins minimalement compte de la
diversité des approches et de la teneur des débats historiographiques passés
et présents sous peine de tomber dans une forme de naiveté

mythologisante*’.

Il existe toutefois un risque symétrique a celui que dénoncent les
approches hypercritiques a I’égard de I’emploi du terme « puritain » (le
Charybde de ce Scylla, en quelque sorte) : celui de ne plus tenir compte
des traces et des textes qui semblent bien pointer vers une spécificité au

moins relative des groupes de protestants qui sont ainsi montrés du doigt

massif de « godly » pour désigner a peu prés les mémes personnes qui auraient &té
autrement qualifiées de « puritans » par d’autres historiens.

46 C’est par exemple ce que tend a faire Alec Ryrie, qui semble parfois traiter le mot de
« Puritan » comme il traite celui de « popery ». Voir Alec Ryrie, Protestants, The
Radicals Who Made the Modern World, Londres, William Collins, 2017, not. p. 46.

47 Pour une mise au point utile, qui comporte une bibliographie intéressante sur la
question de la définition historique du puritanisme, cf. John Spurr, English Puritanism
1603-1689, Londres, MacMillan Press, 1998. Nous adoptons en partie ses conclusions,
qui sont également dans une certaine mesure celles de Peter Lake, mais Spurr se donne
la facilit¢ de commencer en 1603. On trouvera aussi un traitement bref mais trés clair par
Andrew Cambers, « Defining puritanism and godly culture » dans Andrew Cambers,
Godly Reading, Print, Manuscript and Puritanism in England, Cambridge,Cambridge
University Press, 2011, p.10-16. Voir également pour des approches plus récentes les
réflexions de David Hall dans The Puritans, op. cit., ainsi que de Michael Winship, Hot
protestants, op. cit. Voir aussi les toujours intéressantes réflexions de Christopher Hill,
« The Definition of a Puritan » dans Christopher Hill, Society and Puritanism in Pre-
revolutionnary England, New York, St-Martin’s Press, 1997, chap. 1, p. 1-15. Pour une
bonne présentation en frangais, voir Anne Page, L expérience puritaine, Vies et récits de
dissidents (XVIle-XVIlle siécles), Paris, Les Editions du Cerf, 2017, p. 24 et suiv.



et qui se reconnaissent parfois eux-mémes comme distincts. Certains
historiens (mais pas tous, on le verra) ont défendu également contre ces
critiques la thése d’une continuité relative du puritanisme anglais au moins
de la fin du XVI° si¢cle jusqu’a la « Glorieuse Révolution » de 1688, date
approximative autour de laquelle on peut soutenir qu’il se dissout
définitivement dans la nébuleuse du « non-conformisme » et des
dissenters. D’autres, notamment ceux qui définissaient le puritanisme
exclusivement comme un mouvement interne & 1’Eglise d’ Angleterre, ont
préféré retenir la date de 1662, coincidant avec la grande éviction (Great
Ejection) des ministres non-conformistes, qui ne devaient plus jamais étre
réintégrés dans 1’Eglise établie (mais ils 1’ignoraient a ce moment-13). Si
I’on souhaite adopter un position plus irénique, on peut admettre une
continuité relative du puritanisme, notamment sur le plan de ce qu’on
pourrait appeler une « sous-culture religieuse ». Pour John Spurr par
exemple, il est licite d’employer le terme de puritanisme en lui donnant
pour contenu « ce qu ‘un puritain reconnaissait chez un autre puritain »*,
la reconnaissance de 1’appartenance a une méme famille, en quelque sorte.
Spurr, n’hésite pas a affirmer une continuité de ce type : « there was a core
of religious opinion and practise which distinguished puritans from their
neighbours* ». 1l conclut méme, non sans provocation, mais nous ne le
suivrons peut-étre pas jusque-la: «in 1689 a puritan was still

recognizably what he or she had been in 1603 ».

A partir du moment ou on prend en compte les critiques que nous avons
déja passées en revue concernant la définition du puritanisme, nous

pensons comme John Spurr qu’il y a malgré tout suffisamment de

B «[...] as that which puritans recognized in each other » (John Spurr, English

Puritanism, op. cit., p. 202)
4 Ibid., p. 28.
30 1bid., p. 202.



cohérence et de caractéres distinctifs pour qu’on puisse traiter les puritains
autrement que comme des chimeéres historiographiques. Avant de passer a
la présentation plus concréte de cet ouvrage qui cloturera cette
introduction, nous ajouterons cependant encore sept points ou remarques

que nous allons aborder briévement.

Le premier point & garder a I’esprit est le fait qu’il existait toujours et pour
chaque époque un spectre d’attitudes et de doctrines possédant une
pluralité interne (un « kaléidoscope », selon 1’expression de John Spurr)
au sein du mouvement puritain, et cela est renforcé par cet autre fait, qu’a
la différence d’autres courants religieux, il n’était pas centralisé en raison
de sa situation méme®!. D’ou la nécessité, comme le souligne Francis
Bremer, de bien distinguer la question de 1’unité de celle de I’'uniformité
du puritanisme : I'unité d’une famille n’implique pas I’identité absolue de
ses membres®?. Le puritanisme n’est pas un confession ou une religion,
c’est un mouvement d’abord constitué de réseaux, puis de groupes
militants dont le caractére fissipare a souvent été noté, mais c’est 1a sans
doute un effet presque logique de leur militantisme et de leur radicalité
relative. Il est en effet presque inévitable que celles et ceux qui prennent
au sérieux des idées ou des principes soient généralement moins enclins
que d’autres a accepter les compromis nécessaires pour préserver 1’unité
d’un groupe, et les puritains sont le plus souvent des acteurs z¢élés du
protestantisme militant. Un débat historiographique assez vif qui en
découle concerne la question de I’inclusion (ou non) des mouvements
séparatistes dans ce qu’on considére comme « le puritanisme », mais on

peut renvoyer ici a la contribution de Cyril Selzner intitulée « Shifting

3! Ce point est bien souligné par David Hall, The Puritans, p. 9.
2Voir Francis Bremer, Lay Empowerment and the Development of Puritanism,
Basingstoke, Palgrave MacMillan, 2015, p. 179 sq.



Concerns for Purity » pour un traitement (certes orienté¢) de cette épineuse

question.

Le deuxiéme point est un correctif du premier : un débat historiographique
que nous n’avons pas encore mentionné explicitement est celui du degré
de radicalité¢ du puritanisme lui-méme, qui se complique dés lors qu’on
découvre qu’il y a effectivement un tropisme puissant des historiens (et
depuis longtemps) en faveur des rebelles, des militants, des
« révolutionnaires » (et aussi parfois pour les figures de marginaux ou
d’excentriques). Ce tropisme a des causes multiples, la plus plausible étant
qu’ils ou elles sont tout simplement plus saillants et plus intéressants. Cette
fixation aurait surtout pour effet d’engendrer une distorsion de perspective
en surévaluant le radicalisme, et parfois [’originalit¢ de certains
mouvements, dont le puritanisme, et en tendant a occulter ceux qui ne font
pas de vagues, ou moins que les autres. Ainsi, on aurait eu tendance a voir
dans les jeunes gens en colere comme Cartwright ou Travers des
paradigmes du puritain/presbytérien en passant sous silence des
conforming Puritans plus silencieux mais peut-étre aussi parfois
majoritaires. Cette question du radicalisme sera abordée dans plusieurs
contributions de ce volume, mais il est possible d’adopter des positions
nuancées qui paraissent assez convaincantes, comme celle d’Andrew
Cambers, qui pergoit le puritanisme « as a culture which encouraged

radicalism as well as conformity>. »

Le troisieme point porte sur la composition sociale et professionnelle du
mouvement. Pour des raisons similaires a celles exposées dans le point
précédent, on a parfois eu tendance a se focaliser sur le clergé puritain, au

détriment des laics : c’est bien les ministers et les divines, en effet, qui

33 Cambers, Godly Reading, op. cit., p. 42.



dominent naturellement dans les archives (surtout imprimées, mais pas
seulement). Or, le role des laics est essentiel dés les débuts du mouvement,
et d’abord parce que le soutien de réseaux étendus, qui comptent
notamment des membres de la gentry et de la haute noblesse du royaume,
permettent au puritanisme de résister a la politique de répression
éventuelle, voire de passer a I’offensive localement ou nationalement. La
lente contraction de ces réseaux, de cette surface sociale et ce soutien
politique (notamment au parlement) en Angleterre aprés la Restauration
de 1660, contraction qui a elle-méme des causes multiples, explique en
partie 1’étiolement relatif des puritains devenus progressivement des
dissenters parmi d’autres dans la seconde moiti¢ du XVII® siécle. L autre
raison de ne pas négliger le role des laics est tout simplement leur degré
d’implication dans la réception et 1’élaboration des modes de vie
dévotionnels et spirituels puritains, comme on le constatera également
dans la suite de ce volume. Enfin, des débats ont existé parfois, notamment
autour d’historiens marxistes ou influencés par le marxisme, pour savoir
si les puritains avaient une signature sociale identifiable et spécifique. La
réponse est aujourd’hui largement négative : les puritains se retrouvent a
peu pres toutes les strates de la société, a I’exception peut-étre des groupes

les plus défavorisés (vagabonds notamment).

Le quatriéme point est la nécessité de prendre toute la mesure du fait que
ceux qui €taient reconnus comme « puritains » 1’étaient aussi en relation
avec, ou par rapport a la définition par les autorités de ce qu’était I’Eglise
d’Angleterre depuis le « réglement élisabéthain » de 1559, et par les
campagnes successives en vue d’imposer une conformité plus stricte
(plusieurs mouvements historiographiques ont ainsi renversé la perception
de radicalité et d’innovation en faisant des puritains des conservateurs

religieux, et non des radicaux — un vaste mouvement similaire est en cours



concernant les cathares médiévaux). On gagnerait sans doute a percevoir
I’Eglise d’Angleterre elle-méme non pas comme un bloc monolithique,
mais plutdt selon 1’expression d’Anthony Milton comme « une masse
mouvante de doctrines et d attitudes »* susceptible d’héberger de plus ou
moins bon gré une certaine pluralité en fonction des moments de son
histoire, y compris des formes de contestations venues de I’intérieur. Cette
caractéristique « relationnelle » doit impérativement étre prise en compte
dans toute définition du puritanisme, car elle invite nécessairement a des
qualifications historiques majeures en fonction de la chronologie. Patrick
Collinson est souvent revenu sur cette nécessité d’adopter une perspective
dynamique et contextuelle dans la définition du puritanisme, et qui porte a
la fois sur le couple puritanisme/anti-puritanisme et sur la relation a
I’Eglise d’Angleterre : « [Puritanism is but one of] the two halves of a
stressful relationship, a dialectical process rather than a state > ». Dés
lors, c’est bien la dynamique de ces dialectiques qu’il faut cartographier si
on veut comprendre ce qu’est le puritanisme. Il semble bien en effet « qu’a
chaque fois que la définition des conditions d’inclusion dans [’Eglise
d’Angleterre a été modifiée, en 1604-6, 1626, 1662 et méme en 1689, il y
a eu des changements concomitants dans la perception des ‘puritains °°® »,

comme nous le suivrons au fil des contributions qui suivent.

Il faut également prendre en compte (ce sera le cinquieme point) le fait que
les fortunes du puritanisme en Angleterre sont liées pour le meilleur et

pour le pire avec celles de ’anticatholicisme, et que 1’on pourrait suivre de

3 « The shifting mass of doctrines and attitudes that was the early Stuart Church. »

(Anthony Milton, Catholic and Reformed: The Roman and Protestant Churches in
English Protestant Thought 1600-1640, Cambridge, Cambridge University Press, 2002,
p-21)

35 Collinson, « Antipuritanism », dans op. cit., p. 24. On trouve déja cette formule dans
Patrick Collinson, Elizabethan Essays, Londres, The Hambledon Press, 1994, p. 61.

36 Spurr, English Puritanism, op. cit., p. 4)



manicre presque sismographique ces deux histoires en parall¢le. En effet,
les puritains se pergoivent et sont parfois percus par d’autres comme les
champions insulaires du protestantisme, des « super-protestants », en
quelque sorte. On sait que 1’identification de I’ Angleterre comme « nation
protestante » a ¢été progressive et saccadée a la fois, mais qu’elle a
accouché de formes d’antipapisme particuliérement violentes, confinant
parfois a I’hystérie, et dont I’influence politique sur I’ensemble du monde
anglo-saxon a ét¢ considérable’’. Des événements comme
I’excommunication d’Elisabeth I par le pape (1570), la Saint-Barthélemy
(1572), I’Invincible Armada (1588), le Complot des Poudres (1605), etc.
ont changé la donne politique dés lors que le danger catholique devenait
saillant et I’identification des puritains avec la cause protestante nationale
n'était pas sans incidence sur la fagon dont les autorités et la société les
percevaient. Ce sera un point crucial a la fin des années 1630 et au début
des années 1640, comme les contributions de Frédéric Herrmann et de

Laurent Curelly le rappelleront plus loin.

Enfin, sixiéme point, il faut souligner la situation singuliére des puritains
si on la compare a celle de la plupart des autres groupes de protestants
réformés européens. En effet, jusqu’aux années 1620 au moins, leur
posture d’opposants de l’intérieur est originale et elle tranche avec la

situation de la plupart des calvinistes continentaux, avec la possible

57 Une littérature historique considérable s’est intéressée au catholicisme et a
I’anticatholicisme dans le monde anglophone, et a démontré toute la condité de s’y
intéresser. Pour le sujet qui nous occupe, il faut lire en priorité Peter Lake, « Anti-popery,
the Structure of a Prejudice » dans Richard Cust et Anne Hughes (éds.), Conflict in Early
Stuart England, Studies in Religion and Politics 1603-1642, New York, Longman, 1994,
p- 72-106. Pour introduire plus généralement a cette question et comprendre ainsi la force
considérable de ’anticatholicisme anglo-saxon, du XVI® siécle jusqu’a nos jours, voir
I’introduction de Claire Gherraert-Graffeuille et de Geraldine Vaughan, « The Catholic
Other » dans C. Gheeraert-Graffeuille et G. Vaughan (dir.), Anti-Catholicism in Britain
and Ireland, 1600-2000 — Practices, Representations and Ideas, Basingstoke, Palgrave
Macmillan, 2020.



exception épisodique des calvinistes hollandais. Collinson y a beaucoup
insisté, non sans raison mais en minimisant parfois le degré de
conflictualité impliqué : « [until the 1640s] ‘Puritanism’ represented not
so much an insurgency against the Reformed Church of England as a

vigorous and growing tendency within it >®

. » Les puritains ne sont en effet
ni en position de pouvoir — comme a Genéve ou dans le Palatinat —, ni en
situation ouverte de persécution et de rébellion — comme les huguenots en
France a la méme époque. Les conséquences de cette situation ambigué,
largement due aux conditions et contingences historiques trés particuliéres
de la Réforme anglaise, sont importantes d’un point de vue politique et
culturel, mais aussi identitaire : les puritains se pergcoivent et sont percus
tantot comme une minorité sur la défensive, tantét comme une avant-garde
composée de zélotes ardents — jusqu’au fanatisme selon certains —, tantot
encore comme les représentants les plus authentiques de la majorité
confessionnelle du royaume d’Angleterre. C’est cette ambiguité,
nourrissant des mouvements de balancier historiques mais aussi
historiographiques, qu’il faut prendre résolument en compte dés qu’on
traite du puritanisme anglais. Le fait que les puritains n’aient jamais réussi
a réformer durablement I’Eglise d’Angleterre au cours de leur « long,
intermittently bloody, and entirely unsuccessful campaign to reshape the

Church of England along the lines of the continental Reformed

8 Patrick Collinson a insisté sur ce point dans I’ensemble de son ceuvre : (Patrick
Collinson, « Antipuritanism », p. 22). Ce constat est surtout valable pour les années 1597-
1625. Collinson, évoluant sur la question, a surtout défendu cette thése inclusiviste dans
The Religion of Protestants, The Church in English Society (1559-1625), Oxford,
Clarendon Press, 1982, ou il parait par instants proche de la thése du consensus protestant
cheére a certains historiens anglicans (le titre est d’ailleurs inspiré de I’ouvrage éponyme
de William Chillingworth publié en 1638). A d’autres moments, les puritains pouvaient
représenter une véritable Eglise dans I’Eglise, comme Collinson I’avait reconnu
notamment pour le premier presbytérianisme : « Puritanism was more than a movement,
it was already an institution, a church within the church, with its own standards and
nascent traditions, and even its own discipline and spiritual governement » (Patrick
Collinson, The Elizabethan Puritan Movement, p. 14).



churches® », et qu’ils semblent avoir été hantés par ce que Michael
Winship a appelé le « puritanism’s cloud of failure® », a sans doute
paradoxalement créé les conditions d’autres formes de succes sur le long
terme, notamment si 1’on considére leur postérité globale sur un plan

religieux.

Enfin, septiéme et dernier point ou remarque, pour des raisons tout a fait
passionnantes que nous n’aborderons pas ici le puritanisme a fait 1’objet a
partir du XIX°® siecle surtout d’une attention historiographique, voire d’un
investissement intellectuel qui ont pu étre jugés disproportionnés,
notamment en ce qui concerne son role présumé dans la genése de certains
aspects centraux de la « modernité occidentale » (capitalisme, démocratie
et liberté, science moderne, subjectivité, moralisme politique, voire roman
et littérature modernes, etc.). Si un grand nombre de ces theses ambitieuses
ont pu étre sinon critiquées ou réfutées, du moins fortement modalisées®!,
elles demeurent souvent stimulantes, mais elles sont alors d’autant plus
redoutables par leur rémanence et par leur séduction méme. Il est donc
utile d’en connaitre la teneur et la portée afin d’adopter la bonne distance
critique a leur égard — ce qui signifie également, toutes choses égales par

ailleurs, reconnaitre éventuellement leur part de fécondité®®. L’une des

% Michael Winship, Hot Protestants, op. cit., p 267.

60 bid., p. 168.

1 Herbert Butterfield a mis en garde il y a longtemps déja dans un texte trés influent
contre une caractéristique commune de ces théses, qui tendent presque toutes a adopter
des formes de téléologie progressiste, et qui projettent rétrospectivement et
anachroniquement sur le passé les combats du présent. Il dénonce ainsi tout
particulierement « I’histoire whig » qui associe de maniére forte protestantisme,
puritanisme et liberté politique. Voir Herbert Butterfield, The Whig Interpretation of
History [1931], New York, Norton Library, 1965.

62 Certaines conceptions de la science historique, qui tendent & aligner parfaitement son
modele épistémologique sur celui des sciences de la nature, voudraient parfois nous
persuader que tout ouvrage historique publié il y a plus de dix ou quinze ans reléverait
d’un état dépassé de la science et qu’il serait donc inutile, voire dangereux de le lire. Il
est sans nul doute important de garder les yeux ouverts sur les avancées du présent et les
défauts du passé, mais s’il était permis de faire entendre une voie dissidente et toute



plus connues et des plus influentes, celle de Max Weber, fait d’ailleurs
I’objet d’une contribution dans ce volume (C. Selzner, « Pourquoi n’y a-t-

il pas de puritain paresseux ? »).

En dépit des efforts critiques parfois considérables qui ont été¢ déployés
pour déconstruire le puritanisme, il semble bien qu’il faille reconnaitre,
comme le suggere Peter Lake, que son utilité et sa fécondité rendent le
concept indispensable dans tout traitement de 1’histoire du protestantisme
en Angleterre®. Donnons pour conclure la parole a Patrick Collinson, un
de ceux qui ont le plus insisté pour critiquer les usages indiscriminés du
terme, qui écrit ainsi dans son English Puritanism : « According to a
celebrated dictum, the historian should read and read until he [sic] hears

the voices of time speaking to him. [And] ‘Puritan’ is an insistent voice®*. »

subjective, je voudrais conseiller de lire malgré tout un certain nombre de ces ouvrages
que plus personne ne lit, 8 commencer par William Haller, The Rise of Puritanism, N.Y .,
Harper Torchbooks, 1957, ainsi que le chef d’ceuvre de Geoffrey Nuttall, The Holy Spirit
in Puritan Faith and Experience [1946], Chicago, University of Chicago Press, 1992.
Toute I’ceuvre immense de Christopher Hill, malgré ses défauts, demeure une mine
jonchée de pépites, et celle de Michael Walzer contient toujours des passages stimulants
(je conseillerai par exemple, outre bien stir The Revolution of the Saints, un livre qui ne
porte que partiellement sur le puritanisme mais qui est trés suggestif : Exodus and
Revolution). C’est ma conviction intime qu’il y a toujours, en dépit de tout, a « profiter »
de ces lectures, comme le diraient les puritains.

83 « There can be no doubting the continuing salience, the analytic relevance and bite, of
the notion of Puritanism. Clearly, despite the efforts of myriad historians to consign
Puritanism, both name and thing, to the trash-can of exploded or abandoned concepts,
to use it as an excuse to talk about something else, or, indeed, to employ it for their own
confessional or sectarian purposes as the defining other of an always already
unconsummated ‘Anglican’ project, the historiography of Puritanism has not only had
an immensely distinguished past but also has a very bright future. » (Peter Lake, « The
historiography of Puritanism », p. 364)

64 Patrick Collinson, « Concerning the Name Puritan », English Puritanism, Londres, The
Chameleon Press, 1983, p. 11.



Présentation de I’ouvrage

Les contributions a ce volume ont ét¢ rédigées par des universitaires
spécialistes du champ et des questions abordées. Elles sont d’abord
destinées aux postulants aux agrégations d’anglais dans le cadre de la
question de civilisation figurant au programme du concours 2022-2024 et
qui donne donc son titre a I’ouvrage. C’est la raison pour laquelle les
citations anglaises n’ont généralement pas été traduites, y compris dans le
corps du texte, et qu’on trouvera deux contributions rédigées en langue
anglaise, ainsi qu’un glossaire bilingue substantiel (70 entrées). Cet
ouvrage ambitionne cependant également, au-dela du cadre strict du
concours, d’éclairer la naissance et le développement du puritanisme
historique pour un public plus largement intéressé a ces questions, sans
occulter les controverses et les avancées historiographiques anciennes ou
récentes qui ont marqué 1’histoire du puritanisme, et jusqu’a la définition

du terme lui-méme, comme on 1’a vu dans cet essai introductif.

L’intérét d’un ouvrage collectif est de pouvoir offrir une palette plus large
d’approches méthodologiques et de points de vue différents qu’une
monographie ou un bref ouvrage d’introduction ne pourrait le faire, et le
sujet du puritanisme nécessite sans doute plus que d’autres d’étre abordé
de cette manicre. Ce volume n’a cependant pas la prétention de couvrir
systématiquement I’ensemble des questions relatives au sujet, mais plutdt
d’apporter des éclairages particuliers sur de nombreux points essentiels,
sans pouvoir les traiter tous avec la méme attention (c’est la raison pour

laquelle nous préférerons parler de contributions plutot que de chapitres).

Ainsi, la question de la relation entre 1’histoire du puritanisme et celle de
I’anticatholicisme dans les 1iles Britanniques, qui est centrale pour

comprendre certains aspects de ces deux histoires, comme on I’a souligné



plus haut, mériterait sans doute une contribution spécifique. Il en va de
méme pour les approches qui ont renouvelé le regard, les méthodes et les
objets de I’historien depuis plusieurs décennies, comme la question du
genre ou celle de la lecture, de I’'imprimé, et de la presse, et plus
généralement les approches nouvelles en matieére d’histoire culturelle ou
d’anthropologie et d’histoire religieuse (comme la culture matérielle ou la
« religion vécue », par exemple). Elles ne sont pas oubliées ni occultées
par les contributeurs de ce volume, mais elles auraient pu faire 1’objet de
contributions plus spécifiques que les bornes matérielles de ce livre et plus
encore le temps trés court alloué par nécessité a sa réalisation n’ont pas
permis de présenter, ce que nous regrettons vivement. Sur la question des
relations des puritains anglais avec leurs cousins presbytériens €écossais,
qui ont été parfois surnommés les « puritains du Nord », méme si elle non
plus n’est bien entendu pas négligée ici et qu’elle est abordée dans
plusieurs contributions, nous renverrons prioritairement a la monographie
introductive publiée par Sabrina Juillet Garzon, également chez Ellipses,
ou elle fait ’objet de développements plus systématiques. On trouvera par
ailleurs dans son ouvrage une approche synthétique qui peut étre envisagée

comme complémentaire de celle qu’on peut trouver ici.

Le présent volume s’ouvre sur une mise au point trés compléte et
pédagogique sur le contexte historique, social, politique et religieux de
I’émergence du puritanisme, qui remonte aux débuts de la Réforme en
Angleterre, par deux spécialistes des questions religieuses sous les Tudors,
Aude de Mézerac-Zanetti et Isabelle Fernandes. Elles s’attachent
notamment a expliquer le sens et les enjeux des débats de la Réforme dans
le contexte anglais, qui peuvent aisément ne plus étre compris aujourd’hui,
surtout si ’on n’a pas eu le temps de se constituer une solide culture

religieuse et historique. Aude de Mézerac-Zanetti présente ainsi dans



« Vivre et croire en Angleterre au début du XVI°® siecle » le monde des
premiers Tudors au crépuscule du moyen-age et a ’orée des temps
modernes, puis elle détaille dans « Henri VIII : suprématie royale et
premicres divisions confessionnelles » les commencements dramatiques et
tortueux de la Réforme en Angleterre a la suite du schisme initi¢ par
Henri VIII. Isabelle Fernandes poursuit cette exploration par des parties
consacrées aux régnes des deux souverains qui lui ont succédé, celui de
Edouard VI («du respect a la contestation »), le roi adolescent, et
protestant convaincu disparu trop tot, au grand désespoir des évangéliques,
et celui de Marie I'® (« L’expérience de I’exil »). Le role des exilés
protestants sur le continent lors de la bréve mais relativement violente
restauration catholique sous Marie Tudor est particuliérement important
dans la généalogie du puritanisme, de méme que la mémoire des martyrs
protestants comme John Hooper, qui est cultivée et entretenue dans un
ouvrage majeur di a John Foxe, auquel Isabelle Fernandes consacre
ensuite un « focus » (c’est-a-dire une contribution plus bréve dédiée a une
figure ou une question particuliére). Un autre focus rédigé par Cyril
Selzner est quant a lui consacré au réformateur frangais (et genevois) Jean
Calvin et a son influence sur le protestantisme réformé, dont le puritanisme
peut étre considéré comme une branche. Geneve, cette « Rome
protestante », ainsi que Zurich mais aussi Strasbourg, sont quelques-unes
des fées penchées sur le berceau du puritanisme insulaire, et 1’on a souvent
accuseé les puritains d’étre des calvinistes enragés, d’ou la nécessité de faire

le point sur la question.

La contribution suivante, intitulée « Une autre Eglise d’ Angleterre est-elle
possible ? Le mouvement puritain élisabéthain » traite de la naissance
controversée d’un « mouvement puritain» au sein de IEglise

d’Angleterre, en réaction a un « réglement élisabéthain » de 1559 dont



Aude de Mézerac-Zanetti décrit et analyse les contours exacts. Il est
d’autant plus indispensable de le comprendre des lors le puritanisme nait
du désir contrarié de certains protestants avancés, sous I’influence
d’expériences et d’idées développées dans un cadre international,
continental et britannique, d’accomplir enfin la Réforme en Angleterre, sur
tous les plans et en réaction directe a ce qu’ils percoivent comme la
« demi-Réforme » de 1’Eglise élisabéthaine. Certains d’entre eux (qu’on
appellera presbytériens) défendent notamment vigoureusement une forme
d’Eglise bien différente de celle qui a été partiellement conservée et
aménagée par le réglement élisabéthain. Cyril Selzner propose alors une
analyse d’un moment important de leur contestation, qu’on a appelé la
controverse de I’Admonition, née elle-méme d’une querelle concernant la

liturgie (vestiarian controversy) dont les enjeux sont multiples.

Le mouvement puritain a d’abord échou¢ a imposer son programme a la
reine, et singuliérement en ce qui concerne le projet presbytérien, mais il
s’est en cours de route partiellement organisé notamment par la
constitution de réseaux d’influence, ecclésiastiques mais aussi
parlementaires, nobiliaires et laics qui sont décrits par Isabelle Fernandes
dans « les protestants avancés et leurs réseaux ». L’échec du mouvement
a produit des formes de radicalisation durant les derni¢res décennies du
XVI° siécle : d’une part, une campagne pamphlétaire trés violente contre
I’épiscopat (I’affaire dite Martin Mar-Prelate) qui a discrédité en partie le
projet presbytérien par sa violence verbale assumée, et d’autre part une
variante trés minoritaire de puritanisme séparatiste appelée le brownisme,
dont on discute toujours du degré de proximité (ou pas) avec le mouvement
puritain lui-méme. La contribution de Cyril Selzner, « Shifting Concerns
for Purity: The Separatist Tradition, Puritanism, and Toleration » traite

de ces questions en les situant dans I’histoire plus longue des controverses



ecclésiologiques intra-puritaines (y compris la question du « semi-
séparatisme »  ultérieur de  certains  congrégationalistes et

« indépendants »).

Cet échec « politique » du premier puritanisme a conduit les puritains a se
focaliser et a se recentrer sur un programme de réforme sociale et
spirituelle, du moins c’est une vision répandue (avec des variantes) dans
I’historiographie, qui n’est pas sans vraisemblance, mais pas non plus sans
probléme. Selon ce récit, le puritanisme s’est enraciné profondément dans
’Eglise et la société anglaises, tentant de leur imposer sa vision d’une
moralité religieuse, non sans susciter des formes de conflictualité parfois
localement exacerbées. Le théatre ayant fait 1’objet d’une condamnation
particuliérement virulente de la part des puritains (dont I’accomplissement
ultime sera la fermeture légendaire des théatres en 1642), les dramaturges
et les acteurs ont répondu en créant des stéréotypes de « Stage Puritans ».
Nathalie Rivere de Carles restitue cette histoire trés suggestive dans sa
contribution focus intitulée « Les puritains et la scene : aller ou ne pas
aller au thédtre ». S’ intéresser au théatre est d’autant plus important si l’on
veut saisir la force des jeux de miroirs qui fagonnent la figure du puritain

dans I’ Angleterre ¢élisabéthaine et celle des premiers Stuarts.

Paula Barros et Cyril Selzner s’attachent ensuite dans leurs contributions
respectives a présenter la practical divinity des puritains, c’est-a-dire la
théologie pratique qui est a la base de la piété et de la pastorale puritaines
a partir de la fin du XVI° siecle. L’originalité relative de cette production,
son abondance et sa postérit¢ immense méritent qu’on s’y arréte, en
soulignant notamment son lien avec des formes textuelles et des pratiques
culturelles tres variées d’expression de la spiritualité protestante. Paula
Barros, dans « L’¢loge de la sainteté visible dans les sermons funébres

puritains, c. 1590-1640 », analyse la maniére dont le sermon funébre (une



tradition parfois rejetée en contexte réformeé) a été approprié et aménagé
par les godly. En retour, ces sermons documentent et permettent d’explorer
de multiples aspects de la culture puritaine, comme la question du genre,
celle de « I’art de mourir » puritain, ou bien encore I’usage politique du
récit de vie et de mort. Cyril Selzner, dans « La practical divinity des
puritains : une pastorale de 1’angoisse ? » aborde quant a lui frontalement
la question controversée de I’invention d une pastorale de la prédestination
autour du probléme central de I’assurance du salut, du souci singulier de

la conscience dans le puritanisme et des pratiques qui lui sont associées.

Dans une contribution dont la longueur se justifie amplement en raison du
terrain couvert (1603-1642), intitulée « ‘A high road to civil war’? :
continuités politiques du puritanisme sous Jacques VI/I*" et Charles I*" »,
Frédéric Herrmann présente 1’histoire controversée (notamment dans
I’historiographie) du puritanisme jacobéen et caroléen, de 1’accession de
Jacques I* (1603) a la fin du « régne personnel » de Charles I, en insistant
pour finir sur les années qui préceédent immédiatement la guerre civile, des
Bishops’ Wars a la convocation du Long Parlement, années qui ont une
dynamique propre. La revue trés complete de 1’historiographie de la
période et de ses controverses a laquelle proceéde Frédéric Herrmann sera
particulierement utile aux agrégatifs qui veulent baliser et cartographier le
champ avant d’en approfondir tel ou tel aspect, comme le permet par
exemple la contribution de Rémy Bethmont intitulée « Le puritain et son
Autre : aux racines du conflit entre puritains et arminiens », qui intervient
ensuite mais qui remonte aussi dans son entreprise généalogique a la fin
du XVI°siecle. Rémy Bethmont offre un coup de projecteur particulier sur
un aspect tres important de cette période: la controverse dite de

« ’arminianisme », qui contribue a nouer ensemble la question politique



et celle de I’Eglise et qui redéfinit en partie les contours de I’opposition

aux puritains, mais aussi du puritanisme lui-méme.

Le libellé du sujet d’agrégation invite a demeurer surtout en Angleterre,
mais la question « atlantique » dans I’histoire du puritanisme, et pas
seulement en raison de son écho dans la civilisation états-unienne, mérite
bien sir d’étre mentionnée, des approches récentes (et moins récentes)
ayant insisté sur la dimension authentiquement atlantique du mouvement
puritain. Agneés Delahaye, qui est spécialiste de la Nouvelle-Angleterre
coloniale, propose dans Puritans in America une contribution focus qui
fait le point sur la question de 1’émigration puritaine dans les colonies

américaines, et surtout bien sir en Nouvelle-Angleterre.

La contribution focus de Cyril Selzner intitulée « Pourquoi n’y a-t-il pas
de puritain paresseux ? L 'Ethique protestante de Max Weber et ses
critiques » propose quant a elle une mise au point qu’on espere nuancée
sur une these célebre (et historiquement trés influente) concernant 1’éthos

puritain dans sa relation au capitalisme naissant, mais pas seulement.

Les puritains, qui sont des chrétiens et des protestants z¢lés, n’ont pas
toujours entretenu de bons rapports avec leurs voisins en partie en raison
de la dénonciation de certains aspects de la culture populaire qu’ils
souhaitaient réduire, voire éradiquer dans des campagnes de moralisation
agressives. Luc Borot propose une contribution sur cette question intitulée
« Puritanisme populaire et culture festive : peut-on parler d'un Puritanisme
festif 7 », qui éclaire et complexifie la vision stéréotypée du puritain ki/l-
joy, de méme que celle du puritain « bourgeois » obsédé par le contrdle
social, sans occulter ce qui, de Philip Stubbes a Richard Overton, peut
relever d’une volonté effectivement contre-culturelle, voire d’un désir de

contrdle qui passerait d’abord par une maitrise de la temporalité sociale.



La borne chronologique du sujet d’agrégation qui a suscité le présent
volume est ’année 1642, c’est-a-dire le début de la premicre guerre civile
anglaise qui annonce un changement d’époque majeur, tant pour les
puritains que pour I’ensemble des habitants des iles Britanniques. Il est
possible de justifier ce choix, mais bien entendu 1’histoire du puritanisme
ne s’arréte pas brutalement a cette date. D’autres dates, comme 1660,
1662, 1688, 1690, voire des dates plus tardives ont été parfois retenues
avec des arguments vraisemblables comme marquant la fin du
« puritanisme historique ». Outre 1’intérét intrinseque de prolonger
I’histoire du puritanisme en examinant sa trajectoire précisément pendant
la période qu’on a parfois appelé la « révolution puritaine », il est
manifeste que I’implosion de la galaxie puritaine pendant les années 1640
et 1650, au moment méme de son triomphe apparent, est riche
d’enseignement sur les puritains eux-mémes, méme s’il faut se garder de
toute illusion rétrospective ou téléologique. La contribution finale de
Laurent Curelly, en guise de coda, éclaire bien ces enjeux-la en
cartographiant le paysage mouvementé de ces années de trouble dont il est

spécialiste.

On trouvera en fin de volume un glossaire a visée pédagogique, dont les
entrées ont été rédigées par Cyril Selzner a I’exception des entrées
suivantes : « Arminianisme » par Rémy Bethmont ; « Erastianisme » par
Laurent Curelly ; « Book of Common Prayer », « Eucharistie », « Foi »,
« Justification » par Aude de Mézerac-Zanetti; « Sermon» et

« Vocation » par Paula Barros ; « Martyr » par Isabelle Fernandes.

Les auteurs de ce volume souhaitent bien sir la meilleure chance possible
aux ¢tudiantes et aux étudiants qui préparent les différents concours de
I’agrégation d’anglais, en espérant que le présent travail pourra leur étre

utile. Nous espérons également que les lecteurs non directement intéressés



au concours trouveront dans les pages qui suivent une source
d’information suffisamment fiable et intéressante sur la question du

puritanisme historique®’.

Cyril SELZNER

Bibliographie

Sources primaires citées en introduction

Joseph BENTHAM (I.B.). The Saints Society. Londres, 1636 [The Societie of
Saints dans certaines éditions].

William BRADSHAW, English Puritanisme containeing the maine opinions of the
rigidest sort of those that are called Puritanes in the Realm of England, s.1., 1605.

Henry BURTON [H.B., attribué a], Conflicts and Comforts of Conscience,
Londres, 1628.

John GEREE, Vindicie ecclesice Anglicance, or, Ten cases resolved which
discover that though there bee need of Reformation in, yet not of separation from
the Churches of Christ in England, Londres, 1644.

John GEREE, The Character of an old English Puritane, or Non-Conformist,
Londres, 1646.

John GEREE, Theiopharmakon. A divine potion to preserve spirituall health, by
the cure of unnaturall health-drinking. Or An exercise wherein the evill of health-
drinking is by clear and solid arguments convinced, Londres, 1648.

lan MCILLWAIN (éd.) [JAMES VI and ], The Political Works of James VI and I,
(éd.), Cambridge (Mass.), Harvard University Press, 1918.

Henry PARKER, 4 Discourse concerning Puritans, A vindication of those, who
injustly suffer by the mistake, absue, and misapplication of that Name, Londres,
1641.

%5 Nous n’avons pas pu consacrer le temps et I’espace qu’il faudrait a étudier la postérité
et les fortunes de ce puritanisme historique dans les siécles qui ont suivi, et jusqu’a nos
jours ; ce n’était pas I’objet ici. Qu’il nous soit permis, par une décision en apparence tout
aussi arbitraire que le décret d’élection divine, de mentionner au moins, parmi les traces
laissées dans la culture populaire, celle-ci : le héros du Hitchhiker’s Guide to the Galaxy
de Douglas Adams se nomme Arthur Dent, comme ’auteur de The Plain Man’s Pathway
to Heaven. Nous laisserons les lecteurs curieux (et qui ont lu Adams) méditer tout le sel
de cette identification.



Sources secondaires pertinentes pour la définition du puritanisme et

sa situation générale dans le protestantisme

R. J. ACHESON, Radical Puritans in England, 1550-1660, Londres, Longman,
1990.

Theodore Dwight BOZEMAN, The Precisianist Strain, Disciplinary Religion and
Antinomian Backlash in Puritanism to 1638, Chapel Hill, University of North
Carolina Press, 2004.

Francis BREMER, Lay Empowerment and the Development of Puritanism,
Basingstoke, Palgrave MacMillan, 2015.

Francis J. BREMER, Puritanism, A Very Short Introduction, Oxford, Oxford
University Press, 2009.

Francis J. BREMER (dir.), Puritanism: Transatlantic Perspectives on a

Seventeenth-Century Anglo-American Faith, Boston, Massachusetts Historical
Society, 1993.

Andrew CAMBERS, Godly Reading, Print, Manuscript and Puritanism in
England. 1580-1720, Cambridge, Cambridge University Press, 2011.

John COFFEY et Paul H. LM (dir.), The Cambridge Companion to Puritanism,
Cambridge, Cambridge University Press, 2008.

Patrick COLLINSON, The Elizabethan Puritan Movement, University of
California Press, 1967.

Patrick COLLINSON, The Religion of Protestants, The Church in English Society
(1559-1625), Oxford, Clarendon Press, 1982.

Patrick COLLINSON, English Puritanism, Londres, The Chameleon Press, 1983.

Patrick COLLINSON, Godly People: Essays on English Protestantism and
Puritanism, Londres, Hambeldon PRess, 1983.

Patrick COLLINSON, Elizabethan Essays, Londres, The Hambeldon Press, 1994.
Patrick COLLINSON, The Reformation, A History, New York, Modern Library
Edition, 2004.

Richard CUST et Anne HUGHES (éds.), Conflict in Early Stuart England, Studies
in Religion and Politics 1603-1642, New York, Longman, 1994,

Christopher DURSTON et Jacqueline EALES (dir.). The Culture of English
Puritanism 1560-1700. Londres, Macmillan Press, 1996.

David D. HALL, The Puritans, A Transatlantic History. Princeton : Princeton
University Press, 2019.

Christopher HILL, « The Definition of a Puritan » dans Christopher HILL, Society
and Puritanism in Pre-revolutionnary England, New York, St-Martin’s Press,
1997.

William P. HOLDEN, Anti-Puritan Satire (1572-1642), New Haven, Yale
University Press, 1954.



Peter LAKE, Moderate Puritans and the Elizabethan Church, Cambridge,
Cambridge University Press, 1982.

Peter LAKE, « Calvinism and the English Church, 1570-1635 », Past and Present,
N°114, Février 1987, p. 32-76 ; également disponible en version légérement
abrégée dans Margo ToDD (dir.), Reformation to Revolution, p. 179-207.

Peter LAKE, Anglicans and Puritans? Presbyterian and English Conformist
Thought from Whitgift to Hooker, Londres, Allen and Unwin, 1988.

Peter LAKE, « Puritanism, Arminianism, and a Shropshire Axe Murder »,
Midland History 12, 1989.

Peter LAKE (avec Michael Questier), The Antichrist’s Lewd Hat, Protestants,

Papists and Players in Post-Reformation England, New Haven, Yale University
Press, 2002.

Diarmaid MACCULLOCH, The Reformation, A History, New York, Penguin
Books, 2005.

Anthony MILTON, Catholic and Reformed: The Roman and Protestant Churches
in English Protestant Thought 1600-1640, Cambridge, Cambridge University
Press, 2002.

Anne PAGE, L expérience puritaine, Vies et récits de dissidents (XVIle-XVIlle
siecles), Paris, Les Editions du Cerf, 2017.

Alec RYRIE, Protestants, The Radicals Who Made the Modern World, Londres,
William Collins, 2017.

John SPURR, English Puritanism (1603-1689), Basingstoke et Londres,
MacMillan Press Ltd., 1998.

Margo TODD, Christian Humanism and the Puritan Social Order, Cambridge,
Cambridge University Press, 1987.

Margo ToDD (dir.), Reformation to Revolution, Politics and Religion in Early
Modern England, Londres, Routledge, 1995.

Nicholas TYACKE, Anti-Calvinists: The Rise of English Arminianism, Oxford,
Oxford University Press, 1987.

Michael WINSHIP, Hot Protestants, A History of Puritanism in England and
America, New Haven, Yale University Press, 2018.



