
INTRODUCTION : 

QUI SONT LES PURITAINS ? 

 

The Character of a Puritane 
 

Quand John Geree brosse en 1646 le portrait du « puritain anglais » dans 

The Character of an old English Puritane, or Non-Conformist, il en parle 

au passé, non sans une pointe d’idéalisation nostalgique : 

 

The Old English Puritane was such an one, that honoured God above all, and under God 

gave everyone his due. His first care was to serve God, and therein he did not what was 

good in his own, but in Gods sight, making the word of God the rule of his worship. He 

highly esteemed order in the House of God, but would not under colour of that submit to 

superstititous rites […]. He reverenced Authority keeping within its sphaere : but durst 

not under pretence of subjection to the higher powers, worship God after the traditions of 

men. He made conscience of all Gods ordinances […]. He was much in praier ; with it he 

began, and closed the day. In it he was exercised in his closet, family, and publike 

assembly. He accounted preaching as necessary now as in the Primitive Church […]. He 

was a man of good spirituall appetite, and could not be contented with one meal a day. 

An afternoon Sermon did relish as well to him as one in the morning. He was not satisfied 

with praiers without preaching : which if it were wanting at home, he would seek abroad. 

[…] His first care was in the examination of himself : yet as an act of office or charity, 

he had an eye on others. […] He thought God had left a rule in his word for discipline, 

and that Aristocraticall by Elders, not Monarchicall by Bishops, not Democraticall by the 

people. […] The corruptions that were in Churches he thought his duty to bewaile, with 

endeavours of amendment : yet would he not separate, where he might partake in the 

worship, and not in the corruption. […] His whole life he accounted a warfare, wherein 

Christ was his Captain, his arms, praiers and tears.
1
    

 
1John Geree, The Character of an old English Puritane, or Non-Conformist, Londres, 

1646, p.1-6. Dans les citations de cette introduction, ni l’orthographe ni la capitalisation 

ni la ponctuation (y compris dans les titres) n’ont été modernisées, afin de préserver la 



 

Le puritain présenté ici est (ou était), on le comprend bien, un homme 

particulièrement pieux et dévot, autrement dit un « godly2 », et donc un 

chrétien sérieux, « desiring in all things to expresse gravity » (p. 6). Par 

« homme », Geree entend tout naturellement l’être humain de sexe 

masculin, voire le père de famille qui traite sa maisonnée comme une 

Église en miniature dont il serait comme le pasteur : « His family he 

endeavoured to make a Church, both in regard of persons and exercises, 

admitting none into it but such as feared God, and labouring that those 

that were born in it, might be born again to God 3. » Ce chrétien militant 

est aussi, comme Geree n’a pas besoin de le préciser, un protestant engagé, 

un de ces « protestants pratiquants » (« practising protestants ») comme 

son confrère Joseph Bentham définissait pour sa part les puritains dans The 

Saints Societie en 1636, insinuant au passage que la plupart des membres 

de l’Église établie pourraient bien n’avoir de « protestants » que le nom4. 

 
saveur des mots et du rythme propres à l’anglais de la première modernité. Nous n’avons 

pas lardé le texte d’avertissements [« sic »] pour indiquer ce qui serait considéré comme 

une faute dans les états ultérieurs de la langue, ils seraient trop nombreux.  
2 NB : dans ce qui suit et au cours des premiers chapitres surtout, les termes et expressions 

imprimés en caractère gras renvoient au glossaire placé en fin de volume où ils sont 

définis et expliqués. Nous invitons le lecteur à se référer à ces entrées et aux explications 

parfois substantielles qui y sont données. 
3 Ibid., p. 5. Le mouvement puritain savait être à l’occasion moins rigidement paternaliste 

et patriarcal, et ouvrir à des formes d’égalité au moins spirituelle aux femmes dans 

certaines limites, comme on le verra plus loin dans ce volume. Voir également sur cette 

question, entre autres, la mise au point de Ann Hughes, « Puritanism and Gender », dans 

John Coffey et Paul H. Lim (dir.), The Cambridge Companion to Puritanism, p. 294-

308 ; et aussi le chapitre sur la religion, même s’il n’est pas consacré qu’aux puritaines, 

dans Jacqueline Eales, Women in Early Modern England 1500-1700, Londres, UCL 

Press, 1998, p. 86-97.   
4 « By puritans, I meane practising Protestants; such men, who daily read the Scriptures, 

pray with their families, teach them the way to heaven […] spend the Lords daies holily 

in hearing Gods word, prayer, meditation, conference, singing of Psalmes, meditation of 

the creatures [and] frame their lives according to Gods will revealed in his Word. » 

(Joseph Bentham (I.B.), The Saints Society, Londres, 1636, p. 29.) 



On le comprend aussi en filigrane à la lecture de Geree, tous ces protestants 

anglais ne manifestent pas le même degré de sérieux ni la même constance 

que les puritains, loin s’en faut. Ne faut-il pas sans cesse leur rappeler le 

commandement pourtant explicite du décalogue qui impose le respect du 

sabbat ? Le puritain respecte quant à lui le dimanche : « he was very 

consciencious in observance of that day [the Lord’s day] [which he] 

esteemed a divine ordinance » (p. 3). Pas question de boire à l’excès, de 

danser ou de s’amuser ce jour-là : « Lawfull recreations he thought this 

day unseasonable, and unlawfull ones much more abominable » (p. 3). Les 

puritains ne sont évidemment pas les seuls chrétiens dans l’histoire à tenter 

d’imposer une réforme des mœurs à une société réticente, ni même les 

seuls représentants d’un sabbatarianisme strict, mais ils se distinguent en 

Angleterre par un zèle éradicateur particulier qui a parfois été qualifié de 

tentative de « révolution culturelle », comme le rappellera la contribution 

de Luc Borot dans ce volume.  

Cette entreprise moralisatrice n’a bien entendu pas été toujours populaire 

auprès de leurs concitoyens, mais l’opposition au programme de réforme 

puritaine des mœurs pouvait à l’occasion renforcer plutôt qu’affaiblir la 

détermination des godly. Alexandra Walsham a ainsi souligné à quel point 

« a sense of being despised and hated by the impious and the unregenerate 

was a vital element in Puritan identity » et elle parle même à ce sujet 

« d’apartheid auto-imposé5 ». Si localement la ségrégation et le conflit 

entre godly et ungodly pouvaient être violemment vécus, cela n’était 

cependant pas le cas partout, et certains puritains savaient construire et 

préserver la paix sociale en faisant quelques compromis. Au moins sur le 

 
5 Alexandra Walsham, « The Godly and Popular Culture », dans John Coffey et Paul H. 

Lim (dir.). The Cambridge Companion to Puritanism, op. cit., p. 290 ; « a self-imposed 

apartheid » (Ibid., p. 278). 



plan du discours, Geree sait rassurer ses compatriotes par la modération 

exemplaire de son puritain idéal : « yet he knew the liberty God gave him 

for needfull refreshing, which he did neither refuse nor abuse » (p. 3). Le 

puritain n’est pas (pas encore) un Teetotaller, même si Geree a publié un 

pamphlet contre les toasts, « that unchristian, yea unnaturall custome6 ».  

La ligne de conduite que suit scrupuleusement le puritain n’a à ses propres 

yeux rien d’une innovation (un terme fortement marqué négativement, et 

surtout en matière religieuse), elle est encore moins l’effet d’une décision 

humaine, c’est la voie de Dieu révélée dans la bible, qu’il lit désormais en 

anglais (souvent dans la version dite de Genève de 1560, mais il ne 

dédaigne pas toujours la version de 1611 dite « du roi Jacques »), et dont 

l’autorité pour ce protestant réformé est à peu près absolue. C’est cet 

ancrage dans la Parole de Dieu qui permet au puritain de Geree d’être un 

phare, un cap, un roc doctrinal dans la corruption de ce monde, 

« immoveable in all times, so that they who in the midst of many opinions 

have lost the view of true religion, may return to him and there finde it7. » 

Une sourde inquiétude transpire pourtant à la lecture de ce texte, en dépit 

de la tentative résolue de sculpter le portrait du puritain dans le marbre 

biblique : Geree accumule en effet les références marginales à la parole de 

Dieu8. Ce « puritain éternel » est-il donc vraiment un monument « plus 

durable que l’airain » ? N’est-il pas au contraire au moment même où 

 
6 John Geree, Theiopharmakon. A divine potion to preserve spirituall health, by the cure 

of unnaturall health-drinking. Or An exercise wherein the evill of health-drinking is by 

clear and solid arguments convinced, Londres, 1648., sig. A2.  
7 Geree, Character of A Puritane, op. cit., p. 6. 
8 On trouve en effet dans les marges du pamphlet, comme c’était la norme 

particulièrement dans le clergé puritain, des dizaines de références aux Écritures sacrées, 

presque une pour chaque mot. Il n’y a de manière ostensible aucune référence faite à un 

autre livre, et cela est assez caractéristique de l’écriture puritaine à ses moments les plus 

ascétiques.  

https://www.proquest.com/eebo/docview/2240935433/86D8766F2D584C3BPQ/28?accountid=13083
https://www.proquest.com/eebo/docview/2240935433/86D8766F2D584C3BPQ/28?accountid=13083
https://www.proquest.com/eebo/docview/2240935433/86D8766F2D584C3BPQ/28?accountid=13083


Geree écrit ces lignes comparable à une statue de sel ou de sable, tout prêt 

de se dissoudre dans le bain acide des années 1640 en Angleterre ? 

John Geree (1599-1649) est un homme en colère, mais aussi un homme 

inquiet, et il a toutes les raisons d’être l’un et l’autre, comme on le verra 

par la suite9. Éduqué à l’université d’Oxford sous le règne de Jacques Ier, 

il a comme tant d’autres clergymen du temps sucé le lait du puritanisme 

dans son environnement académique, familial (son frère aîné Stephen était 

lui aussi un pasteur aux sympathies puritaines) ou social immédiat. 

Devenu recteur de Tewkesbury dans le Gloucestershire, sa position au sein 

de l’Église d’Angleterre n’empêchait pas sa liberté de penser que l’Église 

certes protestante issue d’une Réforme anglaise au parcours torturé 

(qu’Aude de Mézerac-Zanetti et Isabelle Fernandes retracent au début de 

ce volume) demeurait insuffisamment réformée, arrêtée au milieu du gué 

par de puissantes oppositions à la cour, dans l’Église et dans la société, 

mais peut-être d’abord par la mauvaise volonté ou la défiance des 

monarques successifs. Selon ces protestants avancés, il y avait dans cette 

Église à demi-réformée seulement tant de vestiges abominables qui 

demeuraient du catholicisme médiéval, le « papisme » (popery) comme 

Geree le disait de manière insultante avec ses contemporains. Il y avait tant 

de compromissions avec les « traditions des hommes », voire avec les 

innovations du diable et de l’Antéchrist, et tout cela, alors que Dieu avait 

selon les puritains clairement révélé la voie dans la bible, et par l’exemple 

pur et sans tache de l’Église primitive, celle des premiers temps encore 

incorrompus.  

 
9 Pour les éléments biographiques qui suivent concernant Geree et des références plus 

complètes, voir l’entrée « Geree, John (1599/1600-1649) » de l’Oxford Dictionary of 

National Biography rédigée par Kenneth Gibson (2004, révisé en 2008). 



Geree et les générations de puritains qui l’avaient précédé depuis le long 

règne d’Élisabeth Ire (1558-1603) avaient dans leur immense majorité 

souffert de ces imperfections, demeurant malgré tout dans l’Église 

officielle, une Église d’Angleterre affranchie de la tutelle papale depuis 

l’Acte de suprématie de 1534. Ils espéraient encore pouvoir la réformer de 

l’intérieur, à l’exception de quelques brebis sœurs égarées dans la voie à 

leurs yeux sans issue du séparatisme. Ces hommes et ces femmes 

n’avaient cependant pas souffert en silence : la contestation puritaine avait 

été parfois véhémente et très vocale, du contexte local de la paroisse et du 

comté jusqu’au cœur du pouvoir, au parlement et à la cour.  

Un des plus grands procès faits dès le départ à l’Église établie dans sa 

version élisabéthaine était l’absence d’un authentique preaching ministry. 

Tant de pasteurs étaient soit mal instruits ou peu doués, soit paresseux et 

immoraux, quand ils n’étaient pas tout simplement absents pour cause de 

non-résidence10. Il s’agissait de remplacer ces « dumb dogs that cannot 

bark » par de véritables chiens du Christ, sachant aboyer en chaire, mais 

surtout « réveiller les consciences » comme le dit Geree (« he would have 

mens consciences awakened11 »). Le clergé puritain savait dénoncer en 

chaire le défaut de chaire, avec l’éloquence toute réformée mais très 

efficace du « plain style », loin des « vain flourishes of wit12 » qu’ils 

dénonçaient comme sentant trop l’artifice et l’orgueil humains, avec leurs 

citations sans fin de l’antiquité païenne, latine ou grecque – même si tous 

les prédicateurs puritains ne suivaient pas toujours ce vœu de chasteté 

 
10 L’Église d’Angleterre admettant pour longtemps encore, au grand scandale de 

nombreux puritains, la pluralité, c’est-à-dire le fait de détenir plusieurs positions 

officielles dans l’Église dans des lieux différents et parfois très distants, ainsi que la non-

résidence sur le lieu d’exercice des incumbents. C’était un instrument flexible permettant 

d’accorder des moyens de subsistance supplémentaires à certains membres du clergé. 
11 Geree, op. cit., p. 2. 
12 Ibid., p. 2. 



rhétorique. Il faut prêcher, prêcher, et prêcher encore la bible, ne pas se 

contenter de la lire passivement comme le faisaient les reading ministers, 

mais bien appliquer, exposer et faire vivre la Parole du Seigneur, jusqu’à 

remuer et soulever le fond de l’âme. La prédication puritaine se devait 

d’être puissante, « powerful », « painful » aussi13, et celle de Geree l’était 

à l’évidence : il avait été accusé devant la plus haute cour ecclésiastique 

du royaume du suicide d’un de ses marguillers (churchwarden), qui s’était 

jeté dans un puit après avoir, dit-on, entendu ses sermons. Certains en effet 

ne supportaient pas le miroir que la prédication de la Parole leur tendait, 

pour la plus grande gloire de Dieu (selon les puritains), ou plutôt en 

favorisant la mélancolie et le désespoir religieux, selon leurs adversaires. 

Une des marques distinctives du puritain décrit par Geree est sa faim 

insatiable pour cette prédication (en raison, on l’a vu, de son prodigieux 

« appétit spirituel »). Geree l’avoue avec candeur : cette faim est telle que 

s’ils ne sont pas rassasiés par leur cantine spirituelle dans le cadre 

paroissial de l’Église établie, les puritains n’hésitent pas à aller voir 

ailleurs, dans une paroisse voisine ou parfois lointaine, voire dans un cadre 

privé qui permet la « répétition » du sermon (en famille par exemple). Et 

ils se déplacent souvent en groupe (c’est la célèbre pratique du « sermon 

gadding »), entretenant la rumeur de leur déloyauté envers l’Église 

officielle, et l’accusation d’être par leurs pratiques quasi conventiculaires 

comme une Église souterraine au sein de l’Église elle-même (une 

ecclesiola in ecclesia). Les célèbres prophesyings, séances de prédication 

en commun au cours de rassemblements de clercs ouverts aux laïcs (voir 

 
13 « painful » est un mot important, souvent répété, qui fait allusion à l’effet produit mais 

qui veut dire aussi : « painstaking », c’est-à-dire qu’il renvoie au prédicateur qui se soucie 

vraiment de produire l’effet évangélique au prix d’un effort important (notamment de 

préparation du sermon en amont). Rien n’est gratuit pour les puritains, sinon la grâce de 

Dieu. 



glossaire) démultipliaient la possibilité d’entendre prêcher la parole, matin 

et soir (comme le dit Geree : « an afternoon Sermon did relish him as well 

as one in the morning »), chaque jour donc, et plus seulement le dimanche 

ou dans les grandes occasions. Quand les prédicateurs puritains ne 

trouvaient pas de cure ou d’autre poste officiel, des laïcs puissants 

pouvaient fonder des lectureships qui leur permettaient de se consacrer à 

la prédication. On conçoit que cette occupation du terrain vocal, surtout si 

la prédication puritaine rencontrait le succès, pouvait incommoder les 

sensibilités des ministres voisins, et susciter leur jalousie professionnelle 

autant que leur vindicte idéologique. Peter Lake a ainsi bien décrit la rage 

envieuse du ministre conformiste de Shrewsbury Peter Studley, en butte 

au succès de la prédication « sauvage » du puritain Julines Herring. Il 

parvint finalement, mais non sans mal, à l’évincer avec l’aide active de 

l’archevêque de Cantorbéry William Laud (« I will pickle that herring », 

s’en serait vanté ce dernier)14. 

Un tel mépris potentiellement récurrent envers le ministre désigné et 

installé par l’Église établie se redoublait d’une méfiance à l’égard des 

autorités ecclésiastiques, mais aussi politiques même les plus hautes, dès 

lors qu’elles ne manifestaient pas de sympathie pour les revendications des 

godly. Telle est la racine de leur non-conformisme (les puritains étant de 

fait identifiés par Geree à des « non-conformistes » dès le titre du 

pamphlet), c’est-à-dire qu’ils ne se conforment pas, ou pas entièrement, à 

ce que les autorités leur prescrivent en matière religieuse.  Geree y insiste : 

même s’il cite bien le lieu scripturaire traditionnel de l’épître aux 

Romains de Saint Paul (Romains 13) qui commande à tout chrétien d’obéir 

aux « powers that be », quels qu’ils soient donc, « for conscience sake », 

 
14 Voir Peter Lake, « Puritanism, Arminianism, and a Shropshire Axe Murder », Midland 

History 12, 1989, passim. 



il l’encadre aussitôt de conditions. L’autorité sera obéie, si et seulement si 

elle reste dans les bornes de ses fonctions (« he reverenced Authoritie 

keeping within its sphaere »). Et Dieu, non l’autorité, sera juge de la 

« sphère » en question. Le puritain, comme tout chrétien devrait le faire 

s’il comprend bien son devoir, doit naturellement faire passer Dieu avant 

les hommes, « above all ». 

Une telle obéissance conditionnelle est déjà par elle-même potentiellement 

lourde de menaces, et l’on comprend que les autorités, dès la reine 

Élisabeth Ire, s’en soient singulièrement méfiées, associant à tort ou à 

raison puritanisme et esprit de rébellion. À raison évidemment pour les 

Cavaliers royalistes de la guerre civile en 1646, au moment où Geree 

publie An Old Puritane, et combien plus encore après l’exécution du roi 

Charles Ier sous Cromwell en 1649 : le puritanisme, pensent-ils (et cette 

mémoire sera longue) est la cause des troubles qui ont déchiré le royaume. 

Les puritains n’ont-ils pas prouvé leur nature séditieuse et factieuse qui 

était selon eux (et selon un grand nombre d’historiens passés) en germe 

dès l’agitation presbytérienne élisabéthaine, culminant à la fin du siècle 

dans un torrent d’insultes ordurières, les pamphlets de Martin Mar-

prelate ? Jacques Ier avait donc bien raison, toujours selon ce point de vue, 

de s’exclamer lors de la conférence de Hampton Court en janvier 1604 que 

le puritanisme, au moins sous sa forme presbytérienne, « as well agreeth 

with a monarchy as God and the devil. » Et de lancer à la tête de ces 

presbytériens qui refusaient la hiérarchie épiscopale et archiépiscopale, et 

parfois jusqu’à la fonction d’évêque, la célèbre formule : « no bishop, no 

king ». N’avait-il pas déjà dénoncé dans son Basilikon Doron, le testament 

politique qu’il destinait à son fils aîné Henry trop tôt disparu, et qui 

synthétisait son expérience politique face aux presbytériens écossais, ce 

qu’il appelait « the humor of these puritanes, and rash-headie preachers, 



who think it their honor to contend with Kings, and perturbe whole 

kingdomes […] when they contemne the law and sovereigne 

authoritie15 » ? Combien plus aurait-il été conforté dans sa juste défiance 

s’il avait appris ce que des puritains feraient subir à son propre fils près 

d’un demi-siècle plus tard, mettant les trois royaumes à feu et à sang par 

la même occasion.  

Nul ne sera surpris d’apprendre que Geree ne partage en rien cette analyse, 

et même qu’il la retourne entièrement. Le « puritain à l’ancienne » n’est 

pas selon lui un monarchomaque (encore moins un régicide), c’est un 

homme d’ordre dans l’Église comme dans la société politique, un bon et 

loyal sujet de sa Majesté, à condition bien sûr que le roi (ou la reine) ne lui 

commande pas de désobéir à Dieu, comme on l’a vu. Ce sont donc bien 

les autorités tyranniques ou novatrices qui sont en dernière analyse selon 

lui responsables de l’existence des non-conformistes, non l’inverse, et un 

certain nombre d’historiens, certes différents des précédents, tendraient à 

avaliser cette version-là des faits.  

C’est là une des raisons de sa colère : Geree a dans sa propre vie de pasteur 

souffert de la persécution aux mains des autorités, victime comme nombre 

de ministres puritains d’une Église devenue la proie de l’évêque de 

Londres puis archevêque de Cantorbéry William Laud et de ses alliés 

« arminiens » [voir les contributions de Rémy Bethmont et de Frédéric 

Herrmann dans ce volume]. En 1631, Geree est convoqué devant la Court 

of High Commission, la plus haute juridiction ecclésiastique en Angleterre, 

 
15 Jacques Ier, Basilikon Doron, dans The Political Works of James VI and I, Ian McIllwain 

(éd.), Cambridge (Mass.), Harvard University Press, 1918, p. 7). Jacques Ier insiste sur la 

bellicosité et l’intransigeance des puritains : « Let King, People, Law and all be trode 

under foote. Such holy warres are to be preferred to an ungodly peace ; no in such cases 

are christian Princes not only to be resisted unto, but not to be prayed for […] and it is 

revealed to their consciences, that God will heare no prayer for such a Prince. » (Ibid., 

p. 7) 



afin de rendre compte de son non-conformisme. En 1634, l’évêque du 

diocèse de Gloucester Geoffrey Goodman le suspend de ses fonctions (le 

privant accessoirement de tout revenu) ; Geree ne retrouvera finalement 

son poste qu’en 1641, par décision du Committee for Plundered Ministers 

du Long Parlement. De telles mesures disciplinaires, vécues comme autant 

de persécutions contre le clergé puritain ou de sympathies puritaines 

exerçant au sein de l’Église d’Angleterre, avaient été mises en place avec 

plus au moins d’intensité au cours de différentes périodes depuis le règne 

d’Élisabeth, même si elles étaient souvent atténuées ou contrecarrées par 

leurs alliés dans l’Église, dans la noblesse et la gentry.        

On comprend donc pourquoi Geree aurait été révolté de lire ce qu’allaient 

écrire (bien plus tard) certains historiens sur lui et ses semblables : les 

puritains auraient ainsi été des boutefeux rétifs à toute autorité, des 

radicaux sans limites, des révolutionnaires enfin. Geree n’y aurait pas cru, 

et de fait de nombreux puritains des années de trouble (les décennies 1640 

et 1650) ont désapprouvé les excès de certains de leurs frères. Ces 

puritains-là ont été, comme nombre d’Anglais contemporains des 

événements, littéralement frappés par le tonnerre à l’annonce de 

l’exécution de Charles Ier en 1649. Richard Baxter, une des figures les plus 

éminentes (mais aussi polémiques) du puritanisme de la seconde moitié du 

XVIIe siècle, nous indique d’ailleurs que Geree, qui s’opposait aux menées 

de Cromwell et de l’armée, était mort en apprenant la nouvelle du régicide. 

Le portrait du « old English puritane » ne prend tout son sens que sur le 

fond du déchirement d’une identité puritaine présentée par Geree comme 

immuable et monolithique, mythiquement projetée dans un passé 

relativement récent. Ce n’est plus seulement contre les evil counsellors du 

roi et contre les évêques du diable que Geree écrit, mais bien contre ceux 

qui étaient jusqu’à il y a peu ses propres frères en religion. Ainsi, le 



pamphlet se termine en évoquant celui qu’il appelait ailleurs son « vieil 

ami » (« ancient friend ») et condisciple à Oxford John Tombes. Tombes, 

comme d’autres membres du parti puritain, avait commencé à errer jusqu’à 

reprendre certains arguments des anabaptistes contre le baptême des 

enfants, contribuant ainsi à la naissance d’un courant baptiste d’origine 

puritaine (dont John Bunyan est sans doute le plus illustre représentant). 

C’est bien contre Tombes et ses semblables, de plus en plus nombreux, 

certains plus radicaux encore, que Geree s’est vu contraint d’écrire The 

Character of an old English Puritane, et il le dit explicitement : « some 

extravagants there be in all professions, but we are to judge of a profession 

by the rule they hold forth, and that carriage of the professors, which is 

generall and ordinary » (p. 6). Au début des années 1640, la campagne 

presque séculaire pour achever enfin la réforme en Angleterre n’a jamais 

semblée si proche d’aboutir : pour la première fois, un « parti puritain » 

grossi par d’autres mécontents semble être en position d’imposer sa 

volonté dans l’Église et dans l’État, mais le danger majeur qui les guette 

vient peut-être alors des puritains eux-mêmes16. Le spectre hideux qu’il 

faut conjurer est celui de la division et de la fracturation du mouvement, et 

c’est exactement ce à quoi Geree s’emploie ici en proposant une définition 

du puritain « historique » pleine d’arrière-pensées.  

Le puritain « authentique » selon Geree, celui qui marchait et qui marche 

encore pleinement avec le Seigneur, a été baptisé dans l’enfance et il ne 

fait pas scrupule de faire baptiser ses enfants de même : « The Sacrament 

of Baptism he received in Infancy, which he looked back to in age to 

 
16 Comme l’explique non sans humour Michael Winship dans son histoire récente du 

puritanisme, « for the first time since the Reformation started, the puritans had more guns 

at their disposal than their opponents, and Laud and Charles finally had genuine reason 

to be alarmed at puritanism. So too, if they only knew it, did puritans. » (Michael 

Winship, Hot Protestants, A History of Puritanism in England and America, New Haven, 

Yale University Press, 2018, p. 113) 



answer his ingagements, and claim his priviledges » (p. 3). Derrière 

l’antipédobaptisme déviant de Tombes auquel Geree s’oppose 

frontalement (il a écrit un ouvrage entier à ce sujet publié également en 

1646, Vindiciae paedo-baptismi) se cachent des controverses profondes, 

dans une large mesure internes au puritanisme, sur la nature même de 

l’Église. Doit-elle se transformer en un club d’élus, d’athlètes spirituels 

actifs et militants, ou bien peut-elle encore être une Église qui réunit 

l’ensemble de la population dans un cadre paroissial et national, comme 

dans l’idéal médiéval qui avait été en un sens reconduit par les 

réformateurs et par une majorité de puritains eux-mêmes ?  

Geree, qui est un presbytérien « modéré », croit fermement dans la 

possibilité de concilier la quête de pureté et le maintien d’une Église 

d’Angleterre unifiée, une fois remaniée selon les lignes presbytériennes, 

notamment en se débarrassant de cette « monarchie des évêques » 

persécuteurs. Il a déjà défendu ce point de vue dans son Vindiciae ecclesiae 

Anglicanae de 1644. La discipline consistoriale du presbytérianisme 

n’est pas le chaos démocratique, contrairement à l’insinuation accusatrice 

des adversaires du presbytérianisme dès Whitgift et Bancroft (voir dans ce 

volume la contribution de Cyril Selzner sur la controverse de 

l’Admonition), mais aussi contre la « popularité » de certains puritains qui 

veulent étendre à toute la congrégation le pouvoir de discipline : le pouvoir 

dans l’Église, celui de l’excommunication par exemple, doit être selon 

Geree aristocratique en un sens littéral : c’est un gouvernement des 

« meilleurs » (aristoi), des « Anciens » clercs et laïcs triés sur le volet et 

réunis en consistoire. Certains godly, de plus en plus nombreux dans ces 

années de trouble, et qui sont influencés par des formes multiples, et pour 

certaines déjà anciennes de séparatisme, de semi-séparatisme et de 

congrégationalisme, parfois venues de l’autre côté de l’Atlantique, 



commencent à remettre en question cette Église presbytérienne idéale, 

fracturant ainsi le programme puritain. Comme on le verra dans ce volume, 

les lignes de fracture ne sont pas toutes surgies récemment, elles 

appartiennent à une longue histoire de polémiques entre les godly eux-

mêmes. La guerre civile et l’Interrègne les mettent surtout à nu et en 

exergue, et peut-être les radicalisent [pour une introduction au contexte 

singulier de cette période, voir les contributions de Frédéric Herrmann et 

de Laurent Curelly dans ce volume]. 

La confrontation avec ces formes plus radicales de puritanisme, dont la 

radicalité centrifuge elle-même a fait parfois douter du caractère puritain 

(voir les polémiques historiographiques à ce sujet dans la seconde partie 

de cette introduction), poussent les puritains comme Geree dans leurs 

derniers retranchements. La très agressive rhétorique de la modération qui 

est ostensiblement mise en œuvre dans le pamphlet montre bien le projet 

de Geree : contrer à la racine les radicalités nées du puritanisme en mettant 

au jour leurs dérives « extrémistes »17. Non certes (dit-il), il ne faut pas 

accepter les cérémonies humaines ; oui, le pape est l’antéchrist (cela est 

acquis) ; oui, la discipline consistoriale est le gouvernement le plus parfait 

de l’Église du Christ, celui qui s’accorde le mieux avec la parole de Dieu, 

mais il ne faut pas rejeter pour autant d’autres formes moins pures : « He 

esteemed those Churches most pure where the Government is by Elders, 

yet unchurched not those where is was otherwaies » (p. 4). Le puritain de 

Geree refuse la démarche de son cousin séparatiste : il ne doit pas quitter 

l’Église nationale protestante « where he might partake in the worship, and 

 
17 Pour un examen très suggestif de l’usage politique de la rhétorique de la modération 

dans la première modernité anglaise, voir Ethan H. Shagan, The Rule of Moderation, 

Violence, Religion, and the Politics of Restraint in Early Modern England, Cambridge, 

Cambridge University Press, 2011. Comme Shagan le souligne très justement, « the 

intrinsically aggressive character of moderation is far too rarely emphasized. » (p. 7) 



not in the corruption » (Ibid.). Le séparatiste pèche en revanche 

profondément par son manque de charité : il veut cesser d’être le gardien 

de son frère au sein d’une Église commune, il souhaite renoncer à le 

corriger par un « harsh worke of admonition », en le laissant aller en enfer 

par son propre chemin. Geree condamne fermement cette posture 

confortable : « this is, I feare, too easy to be holy18 ». Le mal de 

l’éclatement du puritanisme en autant de petites Églises indépendantes 

serait trop grand. S’efforcer d’être purs est louable, mais il ne faut pas 

espérer extirper le mal entièrement ici-bas : « so he expected not a Church 

state without all defects » (Ibid.). La nécessité de ces compromis, une 

partie des puritains a cessé de vouloir la comprendre en 1646 (sinon bien 

avant), et c’est la raison pour laquelle Geree leur tend ce miroir (qui est 

aussi un lit de Procuste) du Character of an old English Puritane, par 

lequel il leur retire le droit de porter le nom de « puritains ».      

Dans le portrait du puritain brossé par John Geree, rien n’est donc 

innocent, tout ou presque est stratégique, polémique et discutable, 

jusqu’aux moments qui semblent faire preuve le plus nettement d’une 

rhétorique tranquille de la modération et de l’objectivité équilibrée. Cette 

« définition du puritain » par laquelle nous avons ouvert cette introduction 

ne saurait être vraiment comprise, du moins on espère l’avoir montré, que 

si l’on restitue pleinement le contexte conflictuel multidimensionnel dans 

lequel elle a été composée et auquel elle réagit.       

 

 

 
18 John GEREE, Vindiciæ ecclesiæ Anglicanæ, or, Ten cases resolved which 

discover that though there bee need of Reformation in, yet not of separation from 

the Churches of Christ in England, Londres, 1644, p. 29. 
 



 

Définir le puritanisme, again and again ? 

Le cas révélateur de Geree nous montre si besoin était que les notions de 

« puritanisme » et de « puritains » sont dès leur naissance, et tout au long 

de la période que nous considérons, traversées par les conflits et marquées 

par des enjeux polémiques forts, ce qui les rend potentiellement instables 

et délicates à définir avec exactitude, objectivité et neutralité. Cette 

conflictualité et cette instabilité semblent s’être transférées à 

l’historiographie du puritanisme elle-même, les historiens s’étant souvent 

déchirés autour de la définition, de l’extension et de l’emploi même du 

terme. Tenter de définir le puritanisme serait même devenu à la longue, à 

en croire un historien qui s’y connaît bien, un petit jeu de société, un 

parlour game, voire un rite de passage caractéristique pour toute une petite 

communauté d’historiens de la première modernité anglo-saxonne19. 

Proposons pour commencer une sorte de définition de travail, une formule 

de compromis minimale et provisoire : « puritain » est le nom donné par 

des historiens, mais aussi par certains de leurs contemporains, à ces 

protestants anglais qui se rattachent (à des degrés divers) à un mouvement 

religieux protestant d’inspiration réformée et notamment calviniste qui a 

tenté d’imposer sa version exigeante et militante du protestantisme dans 

l’Église établie, mais aussi plus largement dans la société anglaise à partir 

du règne d’Élisabeth Ire (1558-1603). Ils seraient d’abord, selon une 

 
19 « Defining Puritanism has become a favourite parlour game for early modern 

historians. » (John Coffey, Introduction, dans John Coffey et Paul H. Lim (dir.), The 

Cambridge Companion to Puritanism, p. 1). Au-delà du cliché, une des raisons de cet 

état de fait est sans doute la centralité du puritanisme dans l’histoire de la première 

modernité anglaise, telle que la revendique Peter Lake : « To review the historiography 

of Puritanism is to review the history of early modern England. » (Peter Lake, « The 

historiography of Puritanism », Ibid., p. 346) 



formule souvent reprise, « the hotter sort of Protestants20 ». Les puritains, 

à des degrés très divers et par des canaux parfois très différents, se sont 

efforcés de transformer l’Église d’Angleterre issue du règlement 

élisabéthain de 1559 de l’intérieur surtout, mais aussi depuis ses marges, 

voire en désespoir de cause en dehors d’elle pour une minorité d’entre eux. 

Né de la frustration d’une Église établie à leurs yeux à demi réformée, et 

peut-être en raison de ses échecs répétés (notamment en raison de 

l’opposition des monarques successifs, mais pas seulement), ce 

mouvement de protestation lui-même multiple et divers, ni tout à fait 

dedans, ni tout à fait dehors, souvent en relation avec ce qu’on a pu appeler 

une « internationale calviniste » (active en Écosse et sur le continent), a 

produit à terme une culture religieuse et une histoire spécifiques, 

culminant en Angleterre au mitan du XVIIe siècle au cours d’une période 

troublée que des historiens avaient baptisée non sans polémique la 

« révolution puritaine ». 

Avant d’en venir aux débats autour de la définition qui pour certains 

d’entre eux mettent en crise la définition donnée ci-dessus (notamment en 

posant la question de la permanence et de l’unité du « puritanisme »), il 

faut d’abord s’intéresser au mot lui-même. Le terme de 

« puritain / puritan », souvent orthographié « puritane » ou « puritaine » 

durant la période, semble être apparu d’abord comme une sorte d’insulte 

sous la plume d’un catholique (Nicholas Sanders) vers 1565, mais il est 

possible que le contexte linguistique de son émergence ne soit pas 

exclusivement catholique, mais relève déjà des polémiques intra-

protestantes au cours desquelles certains Marian exiles sont accusés par 

 
20 Elle a été mise en circulation par Patrick Collinson dans son livre séminal, The 

Elizabethan Puritan Movement, University of California Press, 1967. 

 



d’autres, tels les donatistes et les cathares par le passé, de se croire plus 

« purs » que leur prochain et de le juger sans charité21. Cette association 

du puritanisme avec l’attitude bigote et agressive du holier-than-thou est 

d’ailleurs restée attachée jusqu’à nos jours à ce que nous entendons par ce 

terme même en dehors de tout contexte historique précis. Le puritain serait 

ainsi profondément habité par « the gratuitous assumption of infallibility, 

an immemorial characteristic of the Puritan mind22 ». L’essayiste et 

polémiste américain Henry Louis Mencken soulignait alors à quel point le 

puritain de la Nouvelle-Angleterre « was not content to flay his own 

carcass: full satisfaction did not sit upon him until he had also butchered 

a Quaker23. »  

L’insulte est en tout cas reprise ensuite par des ecclésiastiques irrités par 

l’agitation de certains « protestants avancés » sous Élisabeth Ire, puis elle 

semble s’être imposée à la fin du XVIe siècle en concurrence avec un 

certain nombre d’autres termes péjoratifs comme celui de « precisian24 », 

mais avec une extension parfois assez vague qui pouvait être à géométrie 

variable. Henry Parker notait ainsi en 1641 dans son Discourse concerning 

Puritans, il est vrai dans un contexte politiquement chargé, que « no man 

is so innocent as to escape that brand » et que « scarce any civill honest 

Protestant which is hearty and true to his Religion can avoid the aspersion 

 
21 Voir not. sur ce point Michael Winship, Hot Protestants, A History of Puritanism in 

England and America, New Haven, Yale University Press, 2018, p.20. Isabelle Fernandes 

discute de ce contexte précis dans la partie sur Marie Tudor et les exilés dans ce volume. 
22H. L. Mencken, The New Puritanism, Three Essays, New York, Lost Canons, 2022, 

p. 16. 
23 Ibid., p. 5. On doit à Mencken un grand nombre de formules plaisamment satiriques au 

sujet du puritanisme. Bien entendu, l’utilisation du terme par Mencken doit être éclairé 

par son propre contexte historique qui ne nous concerne pas ici, notamment son obsession 

envers la « comstockery » et les croisades américaines contre le vice.  
24 On trouvera une excellente synthèse sur l’origine du terme et l’histoire de son usage 

chez Patrick Collinson, « Antipuritanism », dans John Coffey et Paul H. Lim (dir.), The 

Cambridge Companion to Puritanism, p. 19 et suiv. 



of it25. » S’interrogeant sur le succès polémique de l’étiquette, et son 

triomphe sur ses rivaux potentiels, l’historien majeur du puritanisme 

qu’était Patrick Collinson remarque non sans malice : « There are signs 

that ‘Puritan’ carried a particular punch, a useful word to round up a 

peroration. The fact that its first letter was ‘p’ made it a potential winner, 

for this was an age for some reason fascinated with alliterative ‘p’s 26. » 

Quant au terme de « puritanisme » (à la différence de celui 

d’anglicanisme qui serait anachronique de plusieurs siècles), il est 

employé relativement tôt et fixé dès la fin du XVIe siècle par les 

adversaires des puritains, mais aussi par des puritains qui le reprennent de 

manière ambiguë comme William Bradshaw dans son English 

Puritanisme de 160527. 

Ce petit mot de « puritain » est resté remarquablement longtemps ancré 

dans le registre polémique, plus encore peut-être que le terme de 

« huguenot » dans l’espace francophone, même si comme on l’a vu avec 

Geree, il avait fini à la longue par être revendiqué par au moins certains 

des godly, surtout dans les années 1630 et 1640 marquées par une 

polarisation et une conflictualité croissantes. Les puritains, qui pendant 

longtemps ont récusé cette appellation, préféraient en effet nettement se 

désigner eux-mêmes comme les « godly » (littéralement, « les dévots »), 

mais aussi par de nombreux autres termes comme ceux de « professors », 

« professors of the Truth/ the true religion », « Christian professors », 

 
25 Henry Parker, A Discourse concerning Puritans, A vindication of those, who injustly 

suffer by the mistake, abuse, and misapplication of that Name, Londres, 1641, p. 2 et p 9.. 
26 Ibid., p. 21. 
27 William Bradshaw, English Puritanisme containeing the maine opinions of the rigidest 

sort of those that are called Puritanes in the Realm of England, s.l., 1605. Le titre est 

ambigu, car il pourrait être le celui d’un pamphlet hostile, ce que la lecture du contenu 

dément aussitôt (cela relève en réalité d’une stratégie éditoriale de la part de Bradshaw). 



« forward Protestants », « practizers of true Religion28 » ou « practising 

Protestants » (on l’a vu), voire plus tard simplement comme les « Saints » 

ou « the elect » (les « élus »), ces deux dernières appellations ne devant 

pas nécessairement respirer l’humilité aux yeux de certains de leurs 

compatriotes. Henry Burton, un puritain s’il en fût (bien qu’il ait été un 

temps le chapelain intempestif du Duc de Buckingham) dénonce encore 

en 1628 l’emploi de ce mot insultant et qui sentait le soufre chez les 

adversaires des godly : « They so much exclaime upon holinesse, in the 

professours of the truth, giving it the nick-name of a new kind of I know 

not what heresie, as Puritanisme, and the like29. » 

Il est notoire que les termes d’insulte, particulièrement en matière 

religieuse et quand ils s’adressent à des groupes entiers à géométrie 

variable, nécessitent d’être manipulés avec précaution, sous peine de 

prendre des fantasmes pour des réalités historiques bien attestées30. De fait, 

le puritanisme n’a pas échappé à plusieurs vagues de révisionnisme sévère 

dans l’historiographie31. Précisons que le terme de « révisionnisme » n’a 

 
28 William Bradshaw, op. cit., p. 29. 
29 Henry Burton [H.B., attribué à], Conflicts and Comforts of Conscience, Londres, 1628, 

p. 250. 
30 On peut prendre le cas du terme « d’athéisme » aux XVIe et XVIIe siècles : son usage 

est à ce point large et fantasmatique durant cette période qu’on a pu discuter s’il avait 

seulement existé des athées au sens que nous donnons aujourd’hui à ce terme, et ce en 

dépit des dénonciations récurrentes de « vagues monstrueuses » d’athées submergeant 

l’Europe. Voir notamment Lucien Febvre, Le problème de l’incroyance au XVIe siècle, 

La religion de Rabelais [1942], Paris, Albin Michel, 2003, ainsi que Kenneth Sheppard, 

Anti-Atheism in Early Modern England 1580-1720, “The Atheist Answered and His Error 

Confuted”, Leyde, Brill, 2015. Le cas des Ranters des années 1650 en Angleterre en est 

un autre ; voir la polémique déclenchée par J.C. Davis, Fear, Myth and History, The 

Ranters and the Historians, Cambridge, Cambridge University Press, 1986.    
31 Dans ce qui suit, on se contentera de mentionner quelques points importants sans 

aborder de manière exhaustive l’historiographie du puritanisme, d’abord parce qu’elle est 

océanique, ensuite parce que chacune ou presque des contributions à ce volume comporte 

une discussion historiographique sur le sujet précis abordé, c’est notamment le cas de la 

discussion substantielle, très claire et informée de Frédéric Herrmann dans sa contribution 

« High road to Civil War », et enfin parce qu’on peut renvoyer à deux références 

excellentes sur le sujet : Peter Lake, « The historiography of Puritanism » dans Coffey et 



bien entendu pas en anglais le sens qu’il a en français : il a désigné un 

temps les mouvements souvent générationnels de révision critique, voire 

hypercritique de l’état précédent de la recherche historique. 

Pour ne prendre que cet exemple, Charles et Katherine George ont en effet 

tenté de montrer, dans un ouvrage polémique et déjà ancien, que le 

« puritanisme » était selon eux une construction historique largement 

rétrospective qui ne rendait pas compte du vaste plateau que constitue le 

premier protestantisme anglais entre le catholicisme et l’anabaptisme 

continental32. Leur tentative visant à dissoudre les puritains dans un 

« protestantisme anglais » générique est sans aucun doute forcée, car elle 

sous-estime notamment la force des catégorisations contemporaines des 

XVIe et XVIIe siècles par lesquelles les « godly » se distinguaient et se 

reconnaissaient eux-mêmes autant qu’ils étaient reconnus par d’autres (on 

le verra plus loin), mais elle a le mérite d’inviter à la vigilance. Elle rejoint 

d’une certaine façon la vague historiographique lancée un peu plus tard 

par Nicholas Tyacke et d’une autre manière par Patrick Collinson (surtout 

à partir de The Religion of Protestants) qui, en mettant en avant la notion 

d’un « consensus calviniste » (Calvinist Consensus) qui aurait été 

dominant presque jusqu’à la fin du règne de Jacques Ier, ont mis en garde 

contre la tentative de projeter rétrospectivement les divisions des années 

1630 sur la situation prévalant un demi-siècle plus tôt. De fait, les termes 

« d’anglicanisme » (lui-même d’invention tardive) et « d’anglicans » 

placés en opposition aux « puritains » sont désormais souvent considérés 

comme anachroniques, surtout en ce qui concerne le XVIe siècle, même si 

 
Lim (dir.), The Cambridge Companion to Puritanism, op. cit., p. ; ainsi que l’article à 

paraître de Claire Gheeraert-Graffeuille et Aude de Mézerac-Zanetti, « L’historiographie 

du puritanisme », Études Anglaises, novembre 2022. 
32 Cf. Charles et Katherine George, The Protestant Mind of the English Reformation 

1570-1640, Princeton, Princeton University Press, 1961, not. p. 5-8. 



les débats ne sont pas complètement clos sur ce point et si, comme 

l’avouait Collinson lui-même, on est parfois tenté (et presque forcé) de les 

employer malgré soi33.  

Cette approche est parfois renforcée aujourd’hui par les courants 

historiographiques récents dits de la « religion vécue », qui insistent 

souvent plus nettement à la fois sur un niveau plus général, 

« anthropologiquement protestant » voire « early modern Christian », et 

en même temps sur un plan plus micro-historique que celui où le concept 

de puritanisme a été généralement mobilisé, relativisant ou transformant 

une approche traditionnelle qui aurait été fascinée par les polémiques 

confessionnelles34. Et de fait, on aurait tort de négliger ce que les puritains 

des XVIe et XVIIe siècles ont en commun même avec leurs adversaires les 

plus déclarés (catholiques notamment)35, et surtout avec de nombreux 

autres protestants anglais, une fois qu’on cesse de les observer uniquement 

à travers le prisme ultra-conflictuel de la haute polémique religieuse, mais 

qu’on s’intéresse par exemple à leurs pratiques dévotionnelles36.  

 
33 « [What we are] almost forced to call anglicanism, in spite of the anachronism. » 

(Patrick Collinson, The Elizabethan Puritan Movement, p. 26). Voir le point 

d’interrogation très significatif que Peter Lake a placé à la fin du titre d’un de ses 

ouvrages : Peter Lake, Anglicans and Puritans ? Presbyterian and English Conformist 

Thought from Whitgift to Hooker, Londres, Allen & Unwin, 1988. 
34 Pour une introduction à ce concept et au courant qu’il recouvre dans différents champs, 

voir David D. Hall (dir.), Lived Religion : Towards a History of Practice, Princeton, 

Princeton University Press, 2007 ; ainsi que Anne Page, L’Expérience puritaine, Vies et 

récits de dissidents (XVIIe-XVIIIe siècles), Paris, Les Éditions du Cerf, 2017, not. 

p. 16 et suiv. 
35 Theodore Bozeman avait ainsi déjà noté des similitudes et des proximités étranges au-

delà du fossé confessionnel : « Here, in the most militantly anti-Catholic sector of the 

English Church [= the Puritans], was an end-result of devotional re-catholicization. » 

(Theodore Dwight Bozeman, The Precisianist Strain, Disciplinary Religion and 

Antinomian Backlash in Puritanism to 1638, Chapel Hill, University of North Carolina 

Press, 2004, p. 150) 
36 Pour un bon exemple de cette approche appliquée à la période qui nous concerne, voir 

Elizabeth Clarke et Robert W. Daniel (dir.), People and Piety, Protestant devotional 

identities in early modern England, Manchester, Manchester University Press, 2020. La 

préface de John Coffey a le mérite de présenter une position nuancée sur l’apport 



Si l’on suit les approches que nous venons de mentionner, on peut être 

tenté de penser que le puritanisme serait à un degré plus ou moins grand 

une invention historiographique, une projection mentale surtout 

rétrospective, ou du moins contester l’utilité de continuer à employer ce 

terme comme si on se référait à un groupe bien défini37. Il est même arrivé 

à Patrick Collinson à ses moments les plus provocateurs, ou les plus 

agnostiques, d’avancer que de même que quiconque souhaiterait faire 

aujourd’hui l’histoire des sorciers et des sorcières ne présuppose 

généralement pas leur existence, il serait utile de procéder ainsi pour les 

puritains, du moins sur un plan méthodologique préalable38. Il vaudrait 

alors peut-être bien mieux parler par exemple de « protestants avancés » 

(dans l’esprit de Collinson, c’est bien l’opposition catholique/protestant 

qui est la plus pertinente), ou dans certains cas employer des termes plus 

précis et plus circonscrits, par exemple et à la rigueur celui de 

« presbytérien », et cesser ainsi de faire du « puritanisme » le genre dont 

les presbytériens seraient une espèce.  

Henry Parker, qui avait esquissé dans son Discourse de 1641 une typologie 

des différentes sortes de « Puritans » en distinguait pour sa part 

notamment quatre : « Puritans in Church policie » (c’est-à-dire les 

presbytériens, qu’il appelle aussi « ecclesiasticall Puritans ») ; « Puritans 

 
historiographique de ce qu’il appelle le « devotional turn » et sur la controverse avec ceux 

qui, comme Peter Lake ou Mark Goldie, critiquent ce qu’ils perçoivent comme une 

minimisation excessive de la conflictualité dans ce courant.  
37 Voir par exemple la position très tranchée et polémique en son temps de Michael 

Finlayson, Historians, Puritanism, and the English Revolution : The Religious Factor in 

English Politics Before and After the Interregnum, Toronto, University of Toronto Press, 

1983. 
38 Cf. Patrick Collinson, Entrée : « Puritans » dans Hans J. Hillebrand (dir.), The Oxford 

Encyclopedia of the Reformation, Oxford, Oxford UP, 1994. Collinson rappelle que « it 

is a debilitating naiveté in the historian to suppose that the names and labels he 

encounters in his sources are simple descriptions of various ideologies and tendencies », 

et il va même jusqqu’à prétendre que « the coherence of our concept of Puritanism 

depends critically upon our knowing as little about individual Puritans as possible. » 



in religion » (avec leur insistance sur la prédestination) ; « Puritans in 

State » (ceux du parti puritain en voie de constitution autour de la cause 

parlementaire) ; et les « Puritans in morality », ceux qui soutiennent les 

campagnes de réforme des mœurs39. Étant donné que les uns peuvent à 

l’occasion ne presque rien avoir en commun avec les autres, la question de 

l’univocité du terme de « puritain » est posée, et le mot lui-même serait 

piégé40. 

Ce serait plus encore le cas pour le terme de « puritanisme » que pour celui 

de « puritain », car le premier suggèrerait inévitablement comme tous les 

mots en « -isme » une essence quasi-platonicienne et transhistorique, 

favorisant inexorablement l’adhésion à des thèses souvent jugées 

aujourd’hui obsolètes sur le rôle supposément grandiose des puritains dans 

l’histoire, de Gardiner à Walzer, et de Weber à Hill, comme il faudra y 

faire brièvement allusion plus loin dans cette introduction. 

Il faut également considérer la manière dont le puritanisme a été 

progressivement construit par ses opposants divers, et donc à travers sa 

relation dialectique avec les différentes variétés d’anti-puritanisme, dans 

la population comme chez les élites politiques ou ecclésiastiques41. Il est 

bien connu par exemple que les puritains n'ont guère apprécié le théâtre, 

qui le leur a bien rendu, comme Nathalie Rivère de Carles le rappellera 

 
39 Henry Parker, op. cit., p. 10. Il faut noter que cette classification est ambiguë, 

puisqu’elle est partiellement renvoyée par Parker, qui affirme explicitement n’être pas un 

puritain lui-même, au discours de ceux qui les dénoncent.  
40 Pour certains historiens par exemple, il n’y aurait finalement qu’une continuité 

superficielle entre les premiers presbytériens anglais comme Cartwright et Travers et 

ceux qui, de Perkins et Dent à Dod et à Ames, ont inventé une practical divinity puritaine 

qui semble ne pas être nécessairement et organiquement liée à la question presbytérienne 

de la forme de l’Église, voire s’en désintéresser tout à fait. Voir les contributions 

afférentes dans ce volume pour ces débats. 
41 « We may end by reflecting […] on the perfect reciprocity of Antipuritanism and 

Puritanism, terrible and inseparable twins » (Patrick Collinson, « Antipuritanism », 

p. 30). 



plus loin dans ce volume, mais certains historiens ont pu aller jusqu’à 

avancer que le miroir de la scène aurait pu contribuer, avec la littérature 

satirique, à rien de moins qu’à une « invention du puritanisme ». Cette 

thèse mérite aujourd’hui encore qualification et débat et ses partisans 

peuvent puiser dans une littérature scientifique abondante, notamment 

sociologique, autour la question des identités et de leur caractère 

dynamique, dialectique et relationnel42. 

Faut-il conclure avec Collinson que le puritain, comme la beauté 

proverbiale, « is in the eye of the beholder 43 » ? Et adopter une position 

résolument déflationniste à son sujet en admettant que « ‘Puritan’ was a 

term of perception and vicious stigmatisation, not of inherent quality an 

identity44 » ? La conclusion logique serait alors soit de ne plus l’employer 

(et certains historiens l’ont fait45), soit de ne l’employer qu’avec la pincette 

 
42 Sur cette question, le traitement le plus complet demeure celui de Peter Lake dans son 

ouvrage écrit en collaboration avec Michael Questier, The Antichrist’s Lewd Hat, 

Protestants, Papists and Players in Post-Reformation England, New Haven, Yale 

University Press, 2002, not. p. 568 et suiv. Lake y répond à Collinson et Walsham en 

requalifiant leurs positions respectives : « It certainly cannot be taken to mean, as unwary 

or hyper-revisionist readers might be tempted to assume, that puritanism was no sort of 

free-standing ideological entity, that, viewed as a personal and collective pietistic style 

and semiotic system, it was a mere chimera, invented by certain ideological and factional 

groupings in late Elizabethan and early Stuart England. » (p. 568). Il reconnaît cependant 

la complexité du phénomène, dès lors que la question de l’identité est toujours prise dans 

un jeu de miroir et d’aller-retour entre soi et l’autre : « Arguably, any attempt to penetrate 

the process of religious identity formation, of charismatic projection and self-fashioning 

that were the essence of puritanism, both name and thing, has to negotiate a path through 

precisely such a disorientatingly distorting palace of images and counter-images, claims 

and counter-claims. » (p. 583) 
43 « In the first instance, ‘Puritans’ were Puritans in the eye of the beholder » (Patrick 

Collinson, « Antipuritanism », p. 19). 
44 Patrick Collinson, « Puritans, Men of Business and Elizabethan Parliaments » dans 
Patrick Collinson, Elizabethan Essays, Londres, The Hambeldon Press, 1994, p. 61.  
45 Un excellent exemple est celui de Christopher Haigh, dans son Plain Man’s Pathway 

to Heaven, Kinds of Christianity in Post-Reformation England, 1570-1640, Oxford, 

Oxford University Press, 2007. Haigh y réussit le tour de force, dans un livre qui tire son 

titre d’Arthur Dent et qui explore les archives paroissiales, de ne jamais employer le 

terme, seulement reproduit dans des citations. L’unique entrée ‘Puritan’ de son index 

emploie des guillemets et précise « as derogatory term ». La contrepartie est un usage 



des guillemets, et de manière parcimonieuse46. Il serait en tout cas 

impossible de faire comme si le sens du mot allait de soi et il est patent 

que pendant plusieurs dizaines d’années chaque historien de la période 

s’est cru tenu de produire un texte sur la question de la définition exacte et 

circonstanciée de ce qu’est, ou de ce que n’est pas, un puritain selon 

l’époque considérée, en critiquant sans ménagement ses prédécesseurs. De 

fait, quiconque souhaite comprendre quelque chose au sujet du 

puritanisme aujourd’hui doit tenir au moins minimalement compte de la 

diversité des approches et de la teneur des débats historiographiques passés 

et présents sous peine de tomber dans une forme de naïveté 

mythologisante47. 

Il existe toutefois un risque symétrique à celui que dénoncent les 

approches hypercritiques à l’égard de l’emploi du terme « puritain » (le 

Charybde de ce Scylla, en quelque sorte) : celui de ne plus tenir compte 

des traces et des textes qui semblent bien pointer vers une spécificité au 

moins relative des groupes de protestants qui sont ainsi montrés du doigt 

 
massif de « godly » pour désigner à peu près les mêmes personnes qui auraient été 

autrement qualifiées de « puritans » par d’autres historiens.  
46 C’est par exemple ce que tend à faire Alec Ryrie, qui semble parfois traiter le mot de 

« Puritan » comme il traite celui de « popery ». Voir Alec Ryrie, Protestants, The 

Radicals Who Made the Modern World, Londres, William Collins, 2017, not. p. 46. 
47 Pour une mise au point utile, qui comporte une bibliographie intéressante sur la 

question de la définition historique du puritanisme, cf. John Spurr, English Puritanism 

1603-1689, Londres, MacMillan Press, 1998. Nous adoptons en partie ses conclusions, 

qui sont également dans une certaine mesure celles de Peter Lake, mais Spurr se donne 

la facilité de commencer en 1603. On trouvera aussi un traitement bref mais très clair par 

Andrew Cambers, « Defining puritanism and godly culture » dans Andrew Cambers, 

Godly Reading, Print, Manuscript and Puritanism in England, Cambridge,Cambridge 

University Press, 2011, p.10-16.  Voir également pour des approches plus récentes les 

réflexions de David Hall dans The Puritans, op. cit., ainsi que de Michael Winship, Hot 

protestants, op. cit. Voir aussi les toujours intéressantes réflexions de Christopher Hill, 

« The Definition of a Puritan » dans Christopher Hill, Society and Puritanism in Pre-

revolutionnary England, New York, St-Martin’s Press, 1997, chap. 1, p. 1-15. Pour une 

bonne présentation en français, voir Anne Page, L’expérience puritaine, Vies et récits de 

dissidents (XVIIe-XVIIIe siècles), Paris, Les Éditions du Cerf, 2017, p. 24 et suiv. 



et qui se reconnaissent parfois eux-mêmes comme distincts. Certains 

historiens (mais pas tous, on le verra) ont défendu également contre ces 

critiques la thèse d’une continuité relative du puritanisme anglais au moins 

de la fin du XVIe siècle jusqu’à la « Glorieuse Révolution » de 1688, date 

approximative autour de laquelle on peut soutenir qu’il se dissout 

définitivement dans la nébuleuse du « non-conformisme » et des 

dissenters. D’autres, notamment ceux qui définissaient le puritanisme 

exclusivement comme un mouvement interne à l’Église d’Angleterre, ont 

préféré retenir la date de 1662, coïncidant avec la grande éviction (Great 

Ejection) des ministres non-conformistes, qui ne devaient plus jamais être 

réintégrés dans l’Église établie (mais ils l’ignoraient à ce moment-là). Si 

l’on souhaite adopter un position plus irénique, on peut admettre une 

continuité relative du puritanisme, notamment sur le plan de ce qu’on 

pourrait appeler une « sous-culture religieuse ». Pour John Spurr par 

exemple, il est licite d’employer le terme de puritanisme en lui donnant 

pour contenu « ce qu’un puritain reconnaissait chez un autre puritain »48, 

la reconnaissance de l’appartenance à une même famille, en quelque sorte. 

Spurr, n’hésite pas à affirmer une continuité de ce type : « there was a core 

of religious opinion and practise which distinguished puritans from their 

neighbours49 ». Il conclut même, non sans provocation, mais nous ne le 

suivrons peut-être pas jusque-là : « in 1689 a puritan was still 

recognizably what he or she had been in 160350 ». 

À partir du moment où on prend en compte les critiques que nous avons 

déjà passées en revue concernant la définition du puritanisme, nous 

pensons comme John Spurr qu’il y a malgré tout suffisamment de 

 
48 « […] as that which puritans recognized in each other » (John Spurr, English 

Puritanism, op. cit., p. 202) 
49 Ibid., p. 28. 
50 Ibid., p. 202. 



cohérence et de caractères distinctifs pour qu’on puisse traiter les puritains 

autrement que comme des chimères historiographiques. Avant de passer à 

la présentation plus concrète de cet ouvrage qui clôturera cette 

introduction, nous ajouterons cependant encore sept points ou remarques 

que nous allons aborder brièvement. 

Le premier point à garder à l’esprit est le fait qu’il existait toujours et pour 

chaque époque un spectre d’attitudes et de doctrines possédant une 

pluralité interne (un « kaléidoscope », selon l’expression de John Spurr) 

au sein du mouvement puritain, et cela est renforcé par cet autre fait, qu’à 

la différence d’autres courants religieux, il n’était pas centralisé en raison 

de sa situation même51. D’où la nécessité, comme le souligne Francis 

Bremer, de bien distinguer la question de l’unité de celle de l’uniformité 

du puritanisme : l’unité d’une famille n’implique pas l’identité absolue de 

ses membres52. Le puritanisme n’est pas un confession ou une religion, 

c’est un mouvement d’abord constitué de réseaux, puis de groupes 

militants dont le caractère fissipare a souvent été noté, mais c’est là sans 

doute un effet presque logique de leur militantisme et de leur radicalité 

relative. Il est en effet presque inévitable que celles et ceux qui prennent 

au sérieux des idées ou des principes soient généralement moins enclins 

que d’autres à accepter les compromis nécessaires pour préserver l’unité 

d’un groupe, et les puritains sont le plus souvent des acteurs zélés du 

protestantisme militant. Un débat historiographique assez vif qui en 

découle concerne la question de l’inclusion (ou non) des mouvements 

séparatistes dans ce qu’on considère comme « le puritanisme », mais on 

peut renvoyer ici à la contribution de Cyril Selzner intitulée « Shifting 

 
51 Ce point est bien souligné par David Hall, The Puritans, p. 9.  
52Voir Francis Bremer, Lay Empowerment and the Development of Puritanism, 

Basingstoke, Palgrave MacMillan, 2015, p. 179 sq. 



Concerns for Purity » pour un traitement (certes orienté) de cette épineuse 

question.     

Le deuxième point est un correctif du premier : un débat historiographique 

que nous n’avons pas encore mentionné explicitement est celui du degré 

de radicalité du puritanisme lui-même, qui se complique dès lors qu’on 

découvre qu’il y a effectivement un tropisme puissant des historiens (et 

depuis longtemps) en faveur des rebelles, des militants, des 

« révolutionnaires » (et aussi parfois pour les figures de marginaux ou 

d’excentriques). Ce tropisme a des causes multiples, la plus plausible étant 

qu’ils ou elles sont tout simplement plus saillants et plus intéressants. Cette 

fixation aurait surtout pour effet d’engendrer une distorsion de perspective 

en surévaluant le radicalisme, et parfois l’originalité de certains 

mouvements, dont le puritanisme, et en tendant à occulter ceux qui ne font 

pas de vagues, ou moins que les autres. Ainsi, on aurait eu tendance à voir 

dans les jeunes gens en colère comme Cartwright ou Travers des 

paradigmes du puritain/presbytérien en passant sous silence des 

conforming Puritans plus silencieux mais peut-être aussi parfois 

majoritaires. Cette question du radicalisme sera abordée dans plusieurs 

contributions de ce volume, mais il est possible d’adopter des positions 

nuancées qui paraissent assez convaincantes, comme celle d’Andrew 

Cambers, qui perçoit le puritanisme « as a culture which encouraged 

radicalism as well as conformity53. »      

Le troisième point porte sur la composition sociale et professionnelle du 

mouvement. Pour des raisons similaires à celles exposées dans le point 

précédent, on a parfois eu tendance à se focaliser sur le clergé puritain, au 

détriment des laïcs : c’est bien les ministers et les divines, en effet, qui 

 
53 Cambers, Godly Reading, op. cit., p. 42. 



dominent naturellement dans les archives (surtout imprimées, mais pas 

seulement). Or, le rôle des laïcs est essentiel dès les débuts du mouvement, 

et d’abord parce que le soutien de réseaux étendus, qui comptent 

notamment des membres de la gentry et de la haute noblesse du royaume, 

permettent au puritanisme de résister à la politique de répression 

éventuelle, voire de passer à l’offensive localement ou nationalement. La 

lente contraction de ces réseaux, de cette surface sociale et ce soutien 

politique (notamment au parlement) en Angleterre après la Restauration 

de 1660, contraction qui a elle-même des causes multiples, explique en 

partie l’étiolement relatif des puritains devenus progressivement des 

dissenters parmi d’autres dans la seconde moitié du XVIIe siècle. L’autre 

raison de ne pas négliger le rôle des laïcs est tout simplement leur degré 

d’implication dans la réception et l’élaboration des modes de vie 

dévotionnels et spirituels puritains, comme on le constatera également 

dans la suite de ce volume. Enfin, des débats ont existé parfois, notamment 

autour d’historiens marxistes ou influencés par le marxisme, pour savoir 

si les puritains avaient une signature sociale identifiable et spécifique. La 

réponse est aujourd’hui largement négative : les puritains se retrouvent à 

peu près toutes les strates de la société, à l’exception peut-être des groupes 

les plus défavorisés (vagabonds notamment).   

Le quatrième point est la nécessité de prendre toute la mesure du fait que 

ceux qui étaient reconnus comme « puritains » l’étaient aussi en relation 

avec, ou par rapport à la définition par les autorités de ce qu’était l’Église 

d’Angleterre depuis le « règlement élisabéthain » de 1559, et par les 

campagnes successives en vue d’imposer une conformité plus stricte 

(plusieurs mouvements historiographiques ont ainsi renversé la perception 

de radicalité et d’innovation en faisant des puritains des conservateurs 

religieux, et non des radicaux – un vaste mouvement similaire est en cours 



concernant les cathares médiévaux). On gagnerait sans doute à percevoir 

l’Église d’Angleterre elle-même non pas comme un bloc monolithique, 

mais plutôt selon l’expression d’Anthony Milton comme « une masse 

mouvante de doctrines et d’attitudes »54 susceptible d’héberger de plus ou 

moins bon gré une certaine pluralité en fonction des moments de son 

histoire, y compris des formes de contestations venues de l’intérieur. Cette 

caractéristique « relationnelle » doit impérativement être prise en compte 

dans toute définition du puritanisme, car elle invite nécessairement à des 

qualifications historiques majeures en fonction de la chronologie. Patrick 

Collinson est souvent revenu sur cette nécessité d’adopter une perspective 

dynamique et contextuelle dans la définition du puritanisme, et qui porte à 

la fois sur le couple puritanisme/anti-puritanisme et sur la relation à 

l’Église d’Angleterre : « [Puritanism is but one of] the two halves of a 

stressful relationship, a dialectical process rather than a state 55 ». Dès 

lors, c’est bien la dynamique de ces dialectiques qu’il faut cartographier si 

on veut comprendre ce qu’est le puritanisme. Il semble bien en effet « qu’à 

chaque fois que la définition des conditions d’inclusion dans l’Église 

d’Angleterre a été modifiée, en 1604-6, 1626, 1662 et même en 1689, il y 

a eu des changements concomitants dans la perception des ‘puritains’56 », 

comme nous le suivrons au fil des contributions qui suivent.  

Il faut également prendre en compte (ce sera le cinquième point) le fait que 

les fortunes du puritanisme en Angleterre sont liées pour le meilleur et 

pour le pire avec celles de l’anticatholicisme, et que l’on pourrait suivre de 

 
54 « The shifting mass of doctrines and attitudes that was the early Stuart Church. » 

(Anthony Milton, Catholic and Reformed: The Roman and Protestant Churches in 

English Protestant Thought 1600-1640, Cambridge, Cambridge University Press, 2002, 

p. 21) 
55 Collinson, « Antipuritanism », dans op. cit., p. 24. On trouve déjà cette formule dans 

Patrick Collinson, Elizabethan Essays, Londres, The Hambledon Press, 1994, p. 61.  
56 Spurr, English Puritanism, op. cit., p. 4) 



manière presque sismographique ces deux histoires en parallèle. En effet, 

les puritains se perçoivent et sont parfois perçus par d’autres comme les 

champions insulaires du protestantisme, des « super-protestants », en 

quelque sorte. On sait que l’identification de l’Angleterre comme « nation 

protestante » a été progressive et saccadée à la fois, mais qu’elle a 

accouché de formes d’antipapisme particulièrement violentes, confinant 

parfois à l’hystérie, et dont l’influence politique sur l’ensemble du monde 

anglo-saxon a été considérable57. Des événements comme 

l’excommunication d’Élisabeth Ire par le pape (1570), la Saint-Barthélemy 

(1572), l’Invincible Armada (1588), le Complot des Poudres (1605), etc. 

ont changé la donne politique dès lors que le danger catholique devenait 

saillant et l’identification des puritains avec la cause protestante nationale 

n'était pas sans incidence sur la façon dont les autorités et la société les 

percevaient. Ce sera un point crucial à la fin des années 1630 et au début 

des années 1640, comme les contributions de Frédéric Herrmann et de 

Laurent Curelly le rappelleront plus loin. 

Enfin, sixième point, il faut souligner la situation singulière des puritains 

si on la compare à celle de la plupart des autres groupes de protestants 

réformés européens. En effet, jusqu’aux années 1620 au moins, leur 

posture d’opposants de l’intérieur est originale et elle tranche avec la 

situation de la plupart des calvinistes continentaux, avec la possible 

 
57 Une littérature historique considérable s’est intéressée au catholicisme et à 

l’anticatholicisme dans le monde anglophone, et a démontré toute la condité de s’y 

intéresser. Pour le sujet qui nous occupe, il faut lire en priorité Peter Lake, « Anti-popery, 

the Structure of a Prejudice » dans Richard Cust et Anne Hughes (éds.), Conflict in Early 

Stuart England, Studies in Religion and Politics 1603-1642, New York, Longman, 1994, 

p. 72-106. Pour introduire plus généralement à cette question et comprendre ainsi la force 

considérable de l’anticatholicisme anglo-saxon, du XVIe siècle jusqu’à nos jours, voir 

l’introduction de Claire Gherraert-Graffeuille et de Geraldine Vaughan, « The Catholic 

Other » dans C. Gheeraert-Graffeuille et G. Vaughan (dir.), Anti-Catholicism in Britain 

and Ireland, 1600-2000 – Practices, Representations and Ideas, Basingstoke, Palgrave 

Macmillan, 2020. 



exception épisodique des calvinistes hollandais. Collinson y a beaucoup 

insisté, non sans raison mais en minimisant parfois le degré de 

conflictualité impliqué  : « [until the 1640s] ‘Puritanism’ represented not 

so much an insurgency against the Reformed Church of England as a 

vigorous and growing tendency within it 58. » Les puritains ne sont en effet 

ni en position de pouvoir – comme à Genève ou dans le Palatinat –, ni en 

situation ouverte de persécution et de rébellion – comme les huguenots en 

France à la même époque. Les conséquences de cette situation ambiguë, 

largement due aux conditions et contingences historiques très particulières 

de la Réforme anglaise, sont importantes d’un point de vue politique et 

culturel, mais aussi identitaire : les puritains se perçoivent et sont perçus 

tantôt comme une minorité sur la défensive, tantôt comme une avant-garde 

composée de zélotes ardents – jusqu’au fanatisme selon certains –, tantôt 

encore comme les représentants les plus authentiques de la majorité 

confessionnelle du royaume d’Angleterre. C’est cette ambiguïté, 

nourrissant des mouvements de balancier historiques mais aussi 

historiographiques, qu’il faut prendre résolument en compte dès qu’on 

traite du puritanisme anglais. Le fait que les puritains n’aient jamais réussi 

à réformer durablement l’Église d’Angleterre au cours de leur « long, 

intermittently bloody, and entirely unsuccessful campaign to reshape the 

Church of England along the lines of the continental Reformed 

 
58 Patrick Collinson a insisté sur ce point dans l’ensemble de son œuvre : (Patrick 

Collinson, « Antipuritanism », p. 22). Ce constat est surtout valable pour les années 1597-

1625. Collinson, évoluant sur la question, a surtout défendu cette thèse inclusiviste dans 

The Religion of Protestants, The Church in English Society (1559-1625), Oxford, 

Clarendon Press, 1982, où il paraît par instants proche de la thèse du consensus protestant 

chère à certains historiens anglicans (le titre est d’ailleurs inspiré de l’ouvrage éponyme 

de William Chillingworth publié en 1638). À d’autres moments, les puritains pouvaient 

représenter une véritable Église dans l’Église, comme Collinson l’avait reconnu 

notamment pour le premier presbytérianisme : « Puritanism was more than a movement, 

it was already an institution, a church within the church, with its own standards and 

nascent traditions, and even its own discipline and spiritual governement » (Patrick 

Collinson, The Elizabethan Puritan Movement, p. 14). 



churches59 », et qu’ils semblent avoir été hantés par ce que Michael 

Winship a appelé le « puritanism’s cloud of failure60 », a sans doute 

paradoxalement créé les conditions d’autres formes de succès sur le long 

terme, notamment si l’on considère leur postérité globale sur un plan 

religieux. 

Enfin, septième et dernier point ou remarque, pour des raisons tout à fait 

passionnantes que nous n’aborderons pas ici le puritanisme a fait l’objet à 

partir du XIXe siècle surtout d’une attention historiographique, voire d’un 

investissement intellectuel qui ont pu être jugés disproportionnés, 

notamment en ce qui concerne son rôle présumé dans la genèse de certains 

aspects centraux de la « modernité occidentale » (capitalisme, démocratie 

et liberté, science moderne, subjectivité, moralisme politique, voire roman 

et littérature modernes, etc.). Si un grand nombre de ces thèses ambitieuses 

ont pu être sinon critiquées ou réfutées, du moins fortement modalisées61, 

elles demeurent souvent stimulantes, mais elles sont alors d’autant plus 

redoutables par leur rémanence et par leur séduction même. Il est donc 

utile d’en connaître la teneur et la portée afin d’adopter la bonne distance 

critique à leur égard – ce qui signifie également, toutes choses égales par 

ailleurs, reconnaître éventuellement leur part de fécondité62. L’une des 

 
59 Michael Winship, Hot Protestants, op. cit., p 267. 
60 Ibid., p. 168. 
61 Herbert Butterfield a mis en garde il y a longtemps déjà dans un texte très influent 

contre une caractéristique commune de ces thèses, qui tendent presque toutes à adopter 

des formes de téléologie progressiste, et qui projettent rétrospectivement et 

anachroniquement sur le passé les combats du présent. Il dénonce ainsi tout 

particulièrement « l’histoire whig » qui associe de manière forte protestantisme, 

puritanisme et liberté politique. Voir Herbert Butterfield, The Whig Interpretation of 

History [1931], New York, Norton Library, 1965. 
62 Certaines conceptions de la science historique, qui tendent à aligner parfaitement son 

modèle épistémologique sur celui des sciences de la nature, voudraient parfois nous 

persuader que tout ouvrage historique publié il y a plus de dix ou quinze ans relèverait 

d’un état dépassé de la science et qu’il serait donc inutile, voire dangereux de le lire. Il 

est sans nul doute important de garder les yeux ouverts sur les avancées du présent et les 

défauts du passé, mais s’il était permis de faire entendre une voie dissidente et toute 



plus connues et des plus influentes, celle de Max Weber, fait d’ailleurs 

l’objet d’une contribution dans ce volume (C. Selzner, « Pourquoi n’y a-t-

il pas de puritain paresseux ? »).  

* 

En dépit des efforts critiques parfois considérables qui ont été déployés 

pour déconstruire le puritanisme, il semble bien qu’il faille reconnaître, 

comme le suggère Peter Lake, que son utilité et sa fécondité rendent le 

concept indispensable dans tout traitement de l’histoire du protestantisme 

en Angleterre63. Donnons pour conclure la parole à Patrick Collinson, un 

de ceux qui ont le plus insisté pour critiquer les usages indiscriminés du 

terme, qui écrit ainsi dans son English Puritanism : « According to a 

celebrated dictum, the historian should read and read until he [sic] hears 

the voices of time speaking to him. [And] ‘Puritan’ is an insistent voice64. » 

 

 
subjective, je voudrais conseiller de lire malgré tout un certain nombre de ces ouvrages 

que plus personne ne lit, à commencer par William Haller, The Rise of Puritanism, N.Y., 

Harper Torchbooks, 1957, ainsi que le chef d’œuvre de Geoffrey Nuttall, The Holy Spirit 

in Puritan Faith and Experience [1946], Chicago, University of Chicago Press, 1992. 

Toute l’œuvre immense de Christopher Hill, malgré ses défauts, demeure une mine 

jonchée de pépites, et celle de Michael Walzer contient toujours des passages stimulants 

(je conseillerai par exemple, outre bien sûr The Revolution of the Saints, un livre qui ne 

porte que partiellement sur le puritanisme mais qui est très suggestif : Exodus and 

Revolution). C’est ma conviction intime qu’il y a toujours, en dépit de tout, à « profiter » 

de ces lectures, comme le diraient les puritains. 
63 « There can be no doubting the continuing salience, the analytic relevance and bite, of 

the notion of Puritanism. Clearly, despite the efforts of myriad historians to consign 

Puritanism, both name and thing, to the trash-can of exploded or abandoned concepts, 

to use it as an excuse to talk about something else, or, indeed, to employ it for their own 

confessional or sectarian purposes as the defining other of an always already 

unconsummated ‘Anglican’ project, the historiography of Puritanism has not only had 

an immensely distinguished past but also has a very bright future. » (Peter Lake, « The 

historiography of Puritanism », p. 364) 
64 Patrick Collinson, « Concerning the Name Puritan », English Puritanism, Londres, The 

Chameleon Press, 1983, p. 11. 

 



Présentation de l’ouvrage 

Les contributions à ce volume ont été rédigées par des universitaires 

spécialistes du champ et des questions abordées. Elles sont d’abord 

destinées aux postulants aux agrégations d’anglais dans le cadre de la 

question de civilisation figurant au programme du concours 2022-2024 et 

qui donne donc son titre à l’ouvrage. C’est la raison pour laquelle les 

citations anglaises n’ont généralement pas été traduites, y compris dans le 

corps du texte, et qu’on trouvera deux contributions rédigées en langue 

anglaise, ainsi qu’un glossaire bilingue substantiel (70 entrées). Cet 

ouvrage ambitionne cependant également, au-delà du cadre strict du 

concours, d’éclairer la naissance et le développement du puritanisme 

historique pour un public plus largement intéressé à ces questions, sans 

occulter les controverses et les avancées historiographiques anciennes ou 

récentes qui ont marqué l’histoire du puritanisme, et jusqu’à la définition 

du terme lui-même, comme on l’a vu dans cet essai introductif. 

L’intérêt d’un ouvrage collectif est de pouvoir offrir une palette plus large 

d’approches méthodologiques et de points de vue différents qu’une 

monographie ou un bref ouvrage d’introduction ne pourrait le faire, et le 

sujet du puritanisme nécessite sans doute plus que d’autres d’être abordé 

de cette manière. Ce volume n’a cependant pas la prétention de couvrir 

systématiquement l’ensemble des questions relatives au sujet, mais plutôt 

d’apporter des éclairages particuliers sur de nombreux points essentiels, 

sans pouvoir les traiter tous avec la même attention (c’est la raison pour 

laquelle nous préfèrerons parler de contributions plutôt que de chapitres). 

Ainsi, la question de la relation entre l’histoire du puritanisme et celle de 

l’anticatholicisme dans les îles Britanniques, qui est centrale pour 

comprendre certains aspects de ces deux histoires, comme on l’a souligné 



plus haut, mériterait sans doute une contribution spécifique. Il en va de 

même pour les approches qui ont renouvelé le regard, les méthodes et les 

objets de l’historien depuis plusieurs décennies, comme la question du 

genre ou celle de la lecture, de l’imprimé, et de la presse, et plus 

généralement les approches nouvelles en matière d’histoire culturelle ou 

d’anthropologie et d’histoire religieuse (comme la culture matérielle ou la 

« religion vécue », par exemple). Elles ne sont pas oubliées ni occultées 

par les contributeurs de ce volume, mais elles auraient pu faire l’objet de 

contributions plus spécifiques que les bornes matérielles de ce livre et plus 

encore le temps très court alloué par nécessité à sa réalisation n’ont pas 

permis de présenter, ce que nous regrettons vivement. Sur la question des 

relations des puritains anglais avec leurs cousins presbytériens écossais, 

qui ont été parfois surnommés les « puritains du Nord », même si elle non 

plus n’est bien entendu pas négligée ici et qu’elle est abordée dans 

plusieurs contributions, nous renverrons prioritairement à la monographie 

introductive publiée par Sabrina Juillet Garzon, également chez Ellipses, 

où elle fait l’objet de développements plus systématiques. On trouvera par 

ailleurs dans son ouvrage une approche synthétique qui peut être envisagée 

comme complémentaire de celle qu’on peut trouver ici. 

Le présent volume s’ouvre sur une mise au point très complète et 

pédagogique sur le contexte historique, social, politique et religieux de 

l’émergence du puritanisme, qui remonte aux débuts de la Réforme en 

Angleterre, par deux spécialistes des questions religieuses sous les Tudors, 

Aude de Mézerac-Zanetti et Isabelle Fernandes. Elles s’attachent 

notamment à expliquer le sens et les enjeux des débats de la Réforme dans 

le contexte anglais, qui peuvent aisément ne plus être compris aujourd’hui, 

surtout si l’on n’a pas eu le temps de se constituer une solide culture 

religieuse et historique. Aude de Mézerac-Zanetti présente ainsi dans 



« Vivre et croire en Angleterre au début du XVIe siècle » le monde des 

premiers Tudors au crépuscule du moyen-âge et à l’orée des temps 

modernes, puis elle détaille dans « Henri VIII : suprématie royale et 

premières divisions confessionnelles » les commencements dramatiques et 

tortueux de la Réforme en Angleterre à la suite du schisme initié par 

Henri VIII. Isabelle Fernandes poursuit cette exploration par des parties 

consacrées aux règnes des deux souverains qui lui ont succédé, celui de 

Édouard VI (« du respect à la contestation »), le roi adolescent, et 

protestant convaincu disparu trop tôt, au grand désespoir des évangéliques, 

et celui de Marie Ire (« L’expérience de l’exil »). Le rôle des exilés 

protestants sur le continent lors de la brève mais relativement violente 

restauration catholique sous Marie Tudor est particulièrement important 

dans la généalogie du puritanisme, de même que la mémoire des martyrs 

protestants comme John Hooper, qui est cultivée et entretenue dans un 

ouvrage majeur dû à John Foxe, auquel Isabelle Fernandes consacre 

ensuite un « focus » (c’est-à-dire une contribution plus brève dédiée à une 

figure ou une question particulière). Un autre focus rédigé par Cyril 

Selzner est quant à lui consacré au réformateur français (et genevois) Jean 

Calvin et à son influence sur le protestantisme réformé, dont le puritanisme 

peut être considéré comme une branche. Genève, cette « Rome 

protestante », ainsi que Zurich mais aussi Strasbourg, sont quelques-unes 

des fées penchées sur le berceau du puritanisme insulaire, et l’on a souvent 

accusé les puritains d’être des calvinistes enragés, d’où la nécessité de faire 

le point sur la question. 

La contribution suivante, intitulée « Une autre Église d’Angleterre est-elle 

possible ? Le mouvement puritain élisabéthain » traite de la naissance 

controversée d’un « mouvement puritain » au sein de l’Église 

d’Angleterre, en réaction à un « règlement élisabéthain » de 1559 dont 



Aude de Mézerac-Zanetti décrit et analyse les contours exacts. Il est 

d’autant plus indispensable de le comprendre dès lors le puritanisme naît 

du désir contrarié de certains protestants avancés, sous l’influence 

d’expériences et d’idées développées dans un cadre international, 

continental et britannique, d’accomplir enfin la Réforme en Angleterre, sur 

tous les plans et en réaction directe à ce qu’ils perçoivent comme la 

« demi-Réforme » de l’Église élisabéthaine. Certains d’entre eux (qu’on 

appellera presbytériens) défendent notamment vigoureusement une forme 

d’Église bien différente de celle qui a été partiellement conservée et 

aménagée par le règlement élisabéthain. Cyril Selzner propose alors une 

analyse d’un moment important de leur contestation, qu’on a appelé la 

controverse de l’Admonition, née elle-même d’une querelle concernant la 

liturgie (vestiarian controversy) dont les enjeux sont multiples.  

Le mouvement puritain a d’abord échoué à imposer son programme à la 

reine, et singulièrement en ce qui concerne le projet presbytérien, mais il 

s’est en cours de route partiellement organisé notamment par la 

constitution de réseaux d’influence, ecclésiastiques mais aussi 

parlementaires, nobiliaires et laïcs qui sont décrits par Isabelle Fernandes 

dans « les protestants avancés et leurs réseaux ». L’échec du mouvement 

a produit des formes de radicalisation durant les dernières décennies du 

XVIe siècle : d’une part, une campagne pamphlétaire très violente contre 

l’épiscopat (l’affaire dite Martin Mar-Prelate) qui a discrédité en partie le 

projet presbytérien par sa violence verbale assumée, et d’autre part une 

variante très minoritaire de puritanisme séparatiste appelée le brownisme, 

dont on discute toujours du degré de proximité (ou pas) avec le mouvement 

puritain lui-même. La contribution de Cyril Selzner, « Shifting Concerns 

for Purity: The Separatist Tradition, Puritanism, and Toleration » traite 

de ces questions en les situant dans l’histoire plus longue des controverses 



ecclésiologiques intra-puritaines (y compris la question du « semi-

séparatisme » ultérieur de certains congrégationalistes et 

« indépendants »).  

Cet échec « politique » du premier puritanisme a conduit les puritains à se 

focaliser et à se recentrer sur un programme de réforme sociale et 

spirituelle, du moins c’est une vision répandue (avec des variantes) dans 

l’historiographie, qui n’est pas sans vraisemblance, mais pas non plus sans 

problème. Selon ce récit, le puritanisme s’est enraciné profondément dans 

l’Église et la société anglaises, tentant de leur imposer sa vision d’une 

moralité religieuse, non sans susciter des formes de conflictualité parfois 

localement exacerbées. Le théâtre ayant fait l’objet d’une condamnation 

particulièrement virulente de la part des puritains (dont l’accomplissement 

ultime sera la fermeture légendaire des théâtres en 1642), les dramaturges 

et les acteurs ont répondu en créant des stéréotypes de « Stage Puritans ». 

Nathalie Rivère de Carles restitue cette histoire très suggestive dans sa 

contribution focus intitulée « Les puritains et la scène : aller ou ne pas 

aller au théâtre ». S’intéresser au théâtre est d’autant plus important si l’on 

veut saisir la force des jeux de miroirs qui façonnent la figure du puritain 

dans l’Angleterre élisabéthaine et celle des premiers Stuarts.  

Paula Barros et Cyril Selzner s’attachent ensuite dans leurs contributions 

respectives à présenter la practical divinity des puritains, c’est-à-dire la 

théologie pratique qui est à la base de la piété et de la pastorale puritaines 

à partir de la fin du XVIe siècle. L’originalité relative de cette production, 

son abondance et sa postérité immense méritent qu’on s’y arrête, en 

soulignant notamment son lien avec des formes textuelles et des pratiques 

culturelles très variées d’expression de la spiritualité protestante. Paula 

Barros, dans « L’éloge de la sainteté visible dans les sermons funèbres 

puritains, c. 1590-1640 », analyse la manière dont le sermon funèbre (une 



tradition parfois rejetée en contexte réformé) a été approprié et aménagé 

par les godly. En retour, ces sermons documentent et permettent d’explorer 

de multiples aspects de la culture puritaine, comme la question du genre, 

celle de « l’art de mourir » puritain, ou bien encore l’usage politique du 

récit de vie et de mort. Cyril Selzner, dans « La practical divinity des 

puritains : une pastorale de l’angoisse ? » aborde quant à lui frontalement 

la question controversée de l’invention d’une pastorale de la prédestination 

autour du problème central de l’assurance du salut, du souci singulier de 

la conscience dans le puritanisme et des pratiques qui lui sont associées. 

Dans une contribution dont la longueur se justifie amplement en raison du 

terrain couvert (1603-1642), intitulée « ‘A high road to civil war’ ? : 

continuités politiques du puritanisme sous Jacques VI/Ier et Charles Ier  », 

Frédéric Herrmann présente l’histoire controversée (notamment dans 

l’historiographie) du puritanisme jacobéen et caroléen, de l’accession de 

Jacques Ier (1603) à la fin du « règne personnel » de Charles Ier, en insistant 

pour finir sur les années qui précèdent immédiatement la guerre civile, des 

Bishops’ Wars à la convocation du Long Parlement, années qui ont une 

dynamique propre. La revue très complète de l’historiographie de la 

période et de ses controverses à laquelle procède Frédéric Herrmann sera 

particulièrement utile aux agrégatifs qui veulent baliser et cartographier le 

champ avant d’en approfondir tel ou tel aspect, comme le permet par 

exemple la contribution de Rémy Bethmont intitulée « Le puritain et son 

Autre : aux racines du conflit entre puritains et arminiens », qui intervient 

ensuite mais qui remonte aussi dans son entreprise généalogique à la fin 

du XVIe siècle. Rémy Bethmont offre un coup de projecteur particulier sur 

un aspect très important de cette période : la controverse dite de 

« l’arminianisme », qui contribue à nouer ensemble la question politique 



et celle de l’Église et qui redéfinit en partie les contours de l’opposition 

aux puritains, mais aussi du puritanisme lui-même. 

Le libellé du sujet d’agrégation invite à demeurer surtout en Angleterre, 

mais la question « atlantique » dans l’histoire du puritanisme, et pas 

seulement en raison de son écho dans la civilisation états-unienne, mérite 

bien sûr d’être mentionnée, des approches récentes (et moins récentes) 

ayant insisté sur la dimension authentiquement atlantique du mouvement 

puritain. Agnès Delahaye, qui est spécialiste de la Nouvelle-Angleterre 

coloniale, propose dans Puritans in America une contribution focus qui 

fait le point sur la question de l’émigration puritaine dans les colonies 

américaines, et surtout bien sûr en Nouvelle-Angleterre.  

La contribution focus de Cyril Selzner intitulée « Pourquoi n’y a-t-il pas 

de puritain paresseux ? L’Éthique protestante de Max Weber et ses 

critiques » propose quant à elle une mise au point qu’on espère nuancée 

sur une thèse célèbre (et historiquement très influente) concernant l’éthos 

puritain dans sa relation au capitalisme naissant, mais pas seulement. 

Les puritains, qui sont des chrétiens et des protestants zélés, n’ont pas 

toujours entretenu de bons rapports avec leurs voisins en partie en raison 

de la dénonciation de certains aspects de la culture populaire qu’ils 

souhaitaient réduire, voire éradiquer dans des campagnes de moralisation 

agressives. Luc Borot propose une contribution sur cette question intitulée 

« Puritanisme populaire et culture festive : peut-on parler d'un Puritanisme 

festif ? », qui éclaire et complexifie la vision stéréotypée du puritain kill-

joy, de même que celle du puritain « bourgeois » obsédé par le contrôle 

social, sans occulter ce qui, de Philip Stubbes à Richard Overton, peut 

relever d’une volonté effectivement contre-culturelle, voire d’un désir de 

contrôle qui passerait d’abord par une maîtrise de la temporalité sociale. 



La borne chronologique du sujet d’agrégation qui a suscité le présent 

volume est l’année 1642, c’est-à-dire le début de la première guerre civile 

anglaise qui annonce un changement d’époque majeur, tant pour les 

puritains que pour l’ensemble des habitants des îles Britanniques. Il est 

possible de justifier ce choix, mais bien entendu l’histoire du puritanisme 

ne s’arrête pas brutalement à cette date. D’autres dates, comme 1660, 

1662, 1688, 1690, voire des dates plus tardives ont été parfois retenues 

avec des arguments vraisemblables comme marquant la fin du 

« puritanisme historique ». Outre l’intérêt intrinsèque de prolonger 

l’histoire du puritanisme en examinant sa trajectoire précisément pendant 

la période qu’on a parfois appelé la « révolution puritaine », il est 

manifeste que l’implosion de la galaxie puritaine pendant les années 1640 

et 1650, au moment même de son triomphe apparent, est riche 

d’enseignement sur les puritains eux-mêmes, même s’il faut se garder de 

toute illusion rétrospective ou téléologique. La contribution finale de 

Laurent Curelly, en guise de coda, éclaire bien ces enjeux-là en 

cartographiant le paysage mouvementé de ces années de trouble dont il est 

spécialiste. 

On trouvera en fin de volume un glossaire à visée pédagogique, dont les 

entrées ont été rédigées par Cyril Selzner à l’exception des entrées 

suivantes : « Arminianisme » par Rémy Bethmont ; « Érastianisme » par 

Laurent Curelly ; « Book of Common Prayer », « Eucharistie », « Foi », 

« Justification » par Aude de Mézerac-Zanetti ; « Sermon » et 

« Vocation » par Paula Barros ; « Martyr » par Isabelle Fernandes. 

Les auteurs de ce volume souhaitent bien sûr la meilleure chance possible 

aux étudiantes et aux étudiants qui préparent les différents concours de 

l’agrégation d’anglais, en espérant que le présent travail pourra leur être 

utile. Nous espérons également que les lecteurs non directement intéressés 



au concours trouveront dans les pages qui suivent une source 

d’information suffisamment fiable et intéressante sur la question du 

puritanisme historique65.  

Cyril SELZNER 

 

Bibliographie 

Sources primaires citées en introduction 

Joseph BENTHAM (I.B.). The Saints Society. Londres, 1636 [The Societie of 

Saints dans certaines éditions]. 

William BRADSHAW, English Puritanisme containeing the maine opinions of the 

rigidest sort of those that are called Puritanes in the Realm of England, s.l., 1605. 

Henry BURTON [H.B., attribué à], Conflicts and Comforts of Conscience, 

Londres, 1628. 

John GEREE, Vindiciæ ecclesiæ Anglicanæ, or, Ten cases resolved which 

discover that though there bee need of Reformation in, yet not of separation from 

the Churches of Christ in England, Londres, 1644. 

John GEREE, The Character of an old English Puritane, or Non-Conformist, 

Londres, 1646. 

John GEREE, Theiopharmakon. A divine potion to preserve spirituall health, by 

the cure of unnaturall health-drinking. Or An exercise wherein the evill of health-

drinking is by clear and solid arguments convinced, Londres, 1648. 

Ian MCILLWAIN (éd.) [JAMES VI and I], The Political Works of James VI and I, 

(éd.), Cambridge (Mass.), Harvard University Press, 1918. 

Henry PARKER, A Discourse concerning Puritans, A vindication of those, who 

injustly suffer by the mistake, absue, and misapplication of that Name, Londres, 

1641. 
 

 
65 Nous n’avons pas pu consacrer le temps et l’espace qu’il faudrait à étudier la postérité 

et les fortunes de ce puritanisme historique dans les siècles qui ont suivi, et jusqu’à nos 

jours ; ce n’était pas l’objet ici. Qu’il nous soit permis, par une décision en apparence tout 

aussi arbitraire que le décret d’élection divine, de mentionner au moins, parmi les traces 

laissées dans la culture populaire, celle-ci : le héros du Hitchhiker’s Guide to the Galaxy 

de Douglas Adams se nomme Arthur Dent, comme l’auteur de The Plain Man’s Pathway 

to Heaven. Nous laisserons les lecteurs curieux (et qui ont lu Adams) méditer tout le sel 

de cette identification.  



Sources secondaires pertinentes pour la définition du puritanisme et 

sa situation générale dans le protestantisme 

R. J. ACHESON, Radical Puritans in England, 1550-1660, Londres, Longman, 

1990. 

Theodore Dwight BOZEMAN, The Precisianist Strain, Disciplinary Religion and 

Antinomian Backlash in Puritanism to 1638, Chapel Hill, University of North 

Carolina Press, 2004. 

Francis BREMER, Lay Empowerment and the Development of Puritanism, 

Basingstoke, Palgrave MacMillan, 2015. 

Francis J. BREMER, Puritanism, A Very Short Introduction, Oxford, Oxford 

University Press, 2009. 

Francis J. BREMER (dir.), Puritanism: Transatlantic Perspectives on a 

Seventeenth-Century Anglo-American Faith, Boston, Massachusetts Historical 

Society, 1993. 

Andrew CAMBERS, Godly Reading, Print, Manuscript and Puritanism in 

England. 1580-1720, Cambridge, Cambridge University Press, 2011. 

John COFFEY et Paul H. LIM (dir.), The Cambridge Companion to Puritanism, 

Cambridge, Cambridge University Press, 2008. 

Patrick COLLINSON, The Elizabethan Puritan Movement, University of 

California Press, 1967. 

Patrick COLLINSON, The Religion of Protestants, The Church in English Society 

(1559-1625), Oxford, Clarendon Press, 1982. 

Patrick COLLINSON, English Puritanism, Londres, The Chameleon Press, 1983. 

Patrick COLLINSON, Godly People: Essays on English Protestantism and 

Puritanism, Londres, Hambeldon PRess, 1983. 

Patrick COLLINSON, Elizabethan Essays, Londres, The Hambeldon Press, 1994.  

Patrick COLLINSON, The Reformation, A History, New York, Modern Library 

Edition, 2004. 

Richard CUST et Anne HUGHES (éds.), Conflict in Early Stuart England, Studies 

in Religion and Politics 1603-1642, New York, Longman, 1994, 

Christopher DURSTON et Jacqueline EALES (dir.). The Culture of English 

Puritanism 1560-1700. Londres, Macmillan Press, 1996. 

David D. HALL, The Puritans, A Transatlantic History. Princeton : Princeton 

University Press, 2019. 

Christopher HILL, « The Definition of a Puritan » dans Christopher HILL, Society 

and Puritanism in Pre-revolutionnary England, New York, St-Martin’s Press, 

1997. 

William P. HOLDEN, Anti-Puritan Satire (1572-1642), New Haven, Yale 

University Press, 1954. 



Peter LAKE, Moderate Puritans and the Elizabethan Church, Cambridge, 

Cambridge University Press, 1982. 

Peter LAKE, « Calvinism and the English Church, 1570-1635 », Past and Present, 

N°114, Février 1987, p. 32-76 ; également disponible en version légèrement 

abrégée dans Margo TODD (dir.), Reformation to Revolution, p. 179-207. 

Peter LAKE, Anglicans and Puritans? Presbyterian and English Conformist 

Thought from Whitgift to Hooker, Londres, Allen and Unwin, 1988. 

Peter LAKE, « Puritanism, Arminianism, and a Shropshire Axe Murder », 

Midland History 12, 1989. 

Peter LAKE (avec Michael Questier), The Antichrist’s Lewd Hat, Protestants, 

Papists and Players in Post-Reformation England, New Haven, Yale University 

Press, 2002. 

Diarmaid MACCULLOCH, The Reformation, A History, New York, Penguin 

Books, 2005. 

Anthony MILTON, Catholic and Reformed: The Roman and Protestant Churches 

in English Protestant Thought 1600-1640, Cambridge, Cambridge University 

Press, 2002. 

Anne PAGE, L’expérience puritaine, Vies et récits de dissidents (XVIIe-XVIIIe 

siècles), Paris, Les Éditions du Cerf, 2017. 

Alec RYRIE, Protestants, The Radicals Who Made the Modern World, Londres, 

William Collins, 2017. 

John SPURR, English Puritanism (1603-1689), Basingstoke et Londres, 

MacMillan Press Ltd., 1998. 

Margo TODD, Christian Humanism and the Puritan Social Order, Cambridge, 

Cambridge University Press, 1987. 

Margo TODD (dir.), Reformation to Revolution, Politics and Religion in Early 

Modern England, Londres, Routledge, 1995.  

Nicholas TYACKE, Anti-Calvinists: The Rise of English Arminianism, Oxford, 

Oxford University Press, 1987. 

Michael WINSHIP, Hot Protestants, A History of Puritanism in England and 

America, New Haven, Yale University Press, 2018. 


