Glossaire

AVERTISSEMENT : On trouvera dans ce glossaire non pas un
dictionnaire historique et lexicographique complet sur le sujet du
puritanisme mais plutot une explicitation des termes qui sont les plus
susceptibles de poser probleme a des agrégatifs, notamment quand
ils/elles ne disposent pas d’une culture religieuse et historique étendue sur
le sujet. On trouvera donc dans ce qui suit une aide qu’on espere
substantielle afin de mieux maitriser le vocabulaire bilingue anglais-
francgais nécessaire a la compréhension des enjeux et des textes. Il ne s’agit
en aucune fagon d’un dictionnaire historique de la théologie chrétienne ;
[’enjeu pédagogique prend ici le pas sur l’exactitude absolue des concepts
et des doctrines.

NB : Les entrées de ce glossaire ont été rédigées par C. Selzner a
[’exception des entrées suivantes : « Arminianisme» (par Rémy
Bethmont) ; « Erastianisme » (par Laurent Curelly) ; « Book of Common
Prayer » « Eucharistie », « Foi », « Justification » (par Aude de Mézerac-
Zanetti) ; « Sermon » et « Vocation » (par Paula Barros),; « Martyr »
(par Isabelle Fernandes).

Adiaphora / Adiaphora : expression qui désigne les « choses
indifférentes » (« ta adiaphora » — sous-entendu « pragmata » — en grec),
c’est-a-dire tout ce qui n’est formellement ni prescrit, ni proscrit dans la
loi de Dieu, et qui n’est a ce titre pas considéré comme « nécessaire au
salut ». Ces «choses indifférentes » délimitent pour les chrétiens en
quelque sorte la « zone grise » entre ce qui est interdit et ce qui est
commandé, et qui est laissé a I’appréciation et a la décision selon d’autres
criteres. Ce concept est crucial pour comprendre les débats théologiques
et ecclésiologiques des XVI® et XVII® siecles : 1’étendue des adiaphora,
leur nature et le type de domaine auquel elles s’appliquent font I’objet de
débats essentiels. Par exemple, ce qui est « indifférent» pour un
conformiste ne I’est pas pour un puritain et vice-versa. Le concept est lui-
méme problématique: ce qui est «indifférent» est-il laissé a
I’appréciation de chacun ? du groupe ? de I’institution ecclésiale ou bien
du pouvoir politique ? Et dans ce cas, peut-il cesser in fine d’étre
indifférent ? Les enjeux impliqués dans les réponses a ces questions sont
particulierement importants.



Anabaptisme (anabaptiste) / Anabaptism (Anabaptist) : c’est le nom
donné a plusieurs courants ou communautés issus de la Réforme radicale,
nés surtout dans 1’espace rhénan dans le sillage des réformes germaniques
du XVI® siecle, de la Suisse aux Pays-Bas actuels (avec un foyer en
Moravie). Les anabaptistes présentent des traits qui paraissent plus
radicaux que ce qu’on trouve chez Luther, Zwingli ou Calvin par exemple,
y compris par ’abandon de la coextensivité de I’Eglise et de I’Etat typique
du cadre de la civilisation paroissiale (que les principaux réformateurs
n’ont pas remis en cause). Etymologiquement, les anabaptistes tirent leur
nom du fait qu’ils refusent le baptéme des enfants (ils sont donc des
« antipédobaptistes ») et qu’ils promeuvent, comme les baptistes
ultérieurs, le baptéme des adultes. Ce sont des « rebaptiseurs », a la
différence des protestants luthériens ou réformés qui admettent pleinement
la validité du baptéme catholique et qui justifient le pédobaptisme. Les
anabaptistes ont connu une histoire plurielle et mouvementée qui a servi
de repoussoir polémique dans les controverses entre protestants et
catholiques (Luther comme Calvin font ainsi tout leur possible pour s’en
différencier, les catholiques avangant souvent que les anabaptistes
représentent la « vérité » du protestantisme). Bien que les anabaptistes
puissent étre non-violents, voire adeptes d’un pacifisme chrétien radical
(comme le seront leurs descendants mennonites ou amish, ou plus tard les
quakers anglais qui ont quelques connections avec eux), l’épisode
millénariste violent du « royaume » de Miinster en 1534-1535, réprimé
dans le sang, aura une longue descendance polémique, associant dans
I’imaginaire européen I’anabaptisme aux pires exces et dérives sectaires
[voir ’encadré sur Zwingli et sur les protestants radicaux d’Aude de
Mézerac-Zanetti dans le premier chapitre].

Anglicanisme (adj. anglican) / Anglicanism (adj. anglican ou anglian) :
I’anglicanisme désigne aujourd’hui la communion protestante issue de la
réforme de I’Eglise d’Angleterre. The Church of England (C of E, CoE,
the Established Church), est devenue elle-méme une des parties prenantes,
la plus éminente, d’une confession chrétienne mondialisée appelée
anglicane ou épiscopalienne, et dans laquelle I’archevéque de Cantorbéry
et le monarque anglais conservent une position de primauté et d’honneur.
Méme si I’usage du terme « d’anglicanisme » ne date que du XIX® siecle,
I’adjectif anglican ou anglian est nettement plus ancien (avec des origines
médiévales), méme s’il ne désigne au départ qu’une spécificité
géographique. Les historiens font remonter la construction de la spécificité
de I’anglicanisme, non sans de vifs débats notamment autour de la notion
de « via media », aux XVI°¢ et XVII® siecles, dans une relation complexe
avec le puritanisme (au moins jusqu’en 1662). L’ emploi du mot anglican



(et plus encore du terme d’anglicanisme) pour décrire 1’Eglise
d’ Angleterre avant 1662 faisant I’objet de controverses historiographiques
concernant son anachronisme, la plupart des historiens tendent a en faire
désormais un usage trés circonstancié.

Antéchrist / Antichrist : I’ Antéchrist désigne nommément dans les épitres
johanniques (I Jean 2,18 et 2,22 par exemple) puis par application dans
d’autres textes du Nouveau Testament (Apocalypse notamment) une
figure démoniaque qui devrait apparaitre dans les derniers temps du monde
(perspective millénariste) et qui sera finalement défaite aprés avoir
combattu durement le Christ et de son Eglise militante. Il s’agit donc d’un
personnage qu’on appelle eschatologique, relatif a la fin des temps. Les
marques de I’ Antéchrist, qui est souvent bestialisé ou monstrueux, parfois
pluriel, sont I’imposture, le mensonge et la tyrannie, ainsi qu’une
opposition implacable contre les chrétiens véritables. Cet adversaire de
Dieu, distinct de Satan lui-méme, est susceptible d’une interprétation
allégorique, mais aussi littérale par identification avec telle ou telle figure
historique. Dés la période médiévale, il existe des tentatives pour
I’identifier a un pape ou a la papauté elle-méme, par exemple chez des
précurseurs de la Réforme comme Jean Wyclif et Jean Hus. Luther et la
Réforme plus généralement reprennent cette identification, saillante
surtout dans les moments de plus grande tension ou conflictualité
religieuse qui ne manquent pas aux XVI® et XVII" siecles. Pour les puritains,
mais aussi pour de nombreux protestants anglais, et a la différence de
certains prélats conformistes plus iréniques, c’est un article de foi
intangible que le pape de Rome est I’ Antéchrist, et il est anathéme d’en
douter.

Antinomisme (adj. et subst. antinomiste ou parfois « antinomien ») /
Antinomianism (antinomian) : Ce terme se référe a des doctrines trés
différentes, certaines trés hétérodoxes mais récurrentes dans le
christianisme, qui affirment que le Christ a libéré radicalement les
chrétiens du joug de la loi mosaique (celle de Moise et de I’Ancien
Testament plus généralement), voire en un sens de toute loi, y compris la
loi morale, des lors que la grace divine les guide infailliblement. Cela peut
conduire de manicere contradictoire a des formes de comportement
orgiastiques, ou bien au contraire radicalement ascétiques. On a parfois
accusé la doctrine protestante du salut par la grace seule de favoriser
I’émergence de formes d’antinomisme, au grand dam des réformateurs
eux-mémes. Ces conceptions sont mises en ceuvre a Londres a la fin des
années 1620 par un cercle restreint de puritains. Dans la colonie de la baie
du Massachusetts, 1’antinomisme donne lieu a une querelle bien plus
vigoureuse au milieu des années 1630 autour de Ann Hutchinson



notamment, avant de ressurgir en Angleterre pendant la Guerre Civile au
sein de groupes puritains radicaux. Il s’agit donc la d’une question
récurrente dans le puritanisme.

Antitrinitarisme / Antitrinitarism : doctrine qui s’oppose a la doctrine de
la trinité telle qu’elle est acceptée dans la trés grande majorité des Eglises
chrétiennes postérieures aux confessions de foi adoptées au concile de
Nicée en 325 puis a celui de Constantinople en 381, précisant 1’unité
substantielle des trois figures de la Trinité¢ (le Pere, le Fils et le Saint
Esprit), mais aussi leur distinction en tant que personnes. Par exemple dans
I’Eglise d’Angleterre ¢lisabéthaine (dans une formulation qui ne pose
aucun souci aux puritains) : « In unity of this Godhead there be three
persons, of one substance, power, and eternity ; the Father, the Son, and
the Holy Ghost » (Trente-neuf articles, 1563, Article 1). Des courants trés
divers comme 1’arianisme ont ainsi des I’antiquité chrétienne nié par
exemple 1’humanité du Christ, ou bien sa divinité, ou bien différents
aspects de la relation entre les trois personnes, et ces positions ont des
conséquences théologiques profondes, notamment sur la théorie de
I’incarnation et donc du salut. L’ antitrinitarisme, plus tard nommé parfois
unitarisme, a connu une résurgence avec le renouveau du biblicisme au
XVI¢siecle (le terme ne se trouve en effet pas tel quel dans la bible et cela
peut étre embarrassant y compris pour des protestants). Les antitrinitaires
comme Michel Servet (1509-1553) ou bien des mouvements comme le
courant socinien, du nom de I’Italien Fausto Sozzini (1539-1604)
représentent des hérétiques particulierement dangereux a la fois pour les
catholiques mais aussi pour les protestants qui adhérent tous fermement au
symbole de Nicée.

Arminianisme (arminien adj.) / Arminianism (Arminian adj.) : Courant
du protestantisme dont la dénomination est tirée du nom latinisé du
théologien réformé hollandais Jacobus Arminius (Jacob Armenszoon,
1560-1609) qui défend une doctrine libérale de la double prédestination
dans les premieres années du XVII® siecle. Cette approche sera percue par
ses adversaires comme opposée a une orthodoxie « calviniste », et elle
sera condamnée au Synode de Dordrecht (Dort) en 1618. L’arminianisme
anglais sous le régne de Jacques I et Charles I*" ne s’identifie cependant
pas au courant hollandais du méme nom. Peu préoccupés par la doctrine
de la prédestination, les arminiens anglais cherchent surtout a défendre le
texte et le cérémoniel du Book of Common Prayer et a renouer avec
certaines pratiques liturgiques médiévales. Ce faisant, ils donnent a la
liturgie de I’Eglise d’Angleterre une proximité objective avec celle de
Rome, méme s’ils ne cessent de revendiquer vigoureusement leur identité
protestante.



Baptistes (particuliers et généraux) / Baptists (particular and general) :
les baptistes anglais partagent avec les anabaptistes continentaux qui les
ont précédés leur opposition au baptéme des enfants, ainsi que la pratique
de baptiser et de rebaptiser les adultes, notamment comme ¢élément rituel
de I’agrégation a une congrégation particuliére (certains diraient un « rite
de passage »), mais ils s’en distinguent également sur le plan théologique.
Si I’'influence anabaptiste est attestée, du moins chez John Smyth (le « se-
baptist » qui s’était baptisé lui-méme) et les baptistes dits généraux (ou
« arminiens », qui s’écartent de la doctrine stricte de la prédestination), il
faut noter que ce développement anglais du début du XVII®siécle, promis
a un grand avenir dans les colonies américaines et au-dela, avait des
racines puritaines et séparatistes. Cette ascendance puritaine est plus nette
encore pour les congrégations des baptistes dits « particuliers » ou
« calvinistes » qui ont fleuri dans les années de trouble du XVII® siécle,
parmi lesquelles on compte des figures majeures, comme 1’auteur du
Pilgrim’s Progress, John Bunyan (1628-1688), lui-méme rebaptisé¢ en
1655, ou, de maniére plus controversée peut-étre, le fondateur du Rhode
Island et grand apologiste de la tolérance Roger Williams (1603-1684).

Bible (saintes Ecritures, Ecriture sainte, etc.) / Bible (Holy Scriptures,
etc.) : livre sacré et texte fondamental pour les chrétiens dans leur
ensemble et qui est composé de nombreux livres distincts (en grec, « ta
biblia » signifie tout simplement «les livres »). La bible chrétienne
contient la révélation divine. Ses rédacteurs (dit « pseudépigraphes », par
exemple Moise pour le Pentateuque), sont congus comme inspirés par
I’Esprit saint. Le canon biblique, c’est-a-dire I’ensemble des écrits recus
comme authentiquement inspirés (ceux qui sont rejetés sont alors nommeés
« apocryphes ») varie 1égérement entre les confessions chrétiennes. La
bible est composée schématiquement de la bible hébraique (« Ancien
Testament » pour les chrétiens) et du Nouveau Testament, chacun de ses
deux ensembles étant lui-méme composé de nombreux livres aux styles et
aux genres non homogenes, ce qui a fait comparer la bible a une véritable
bibliothéque, a une anthologie plutot qu’a un ouvrage singulier. On trouve
ainsi dans le Nouveau Testament les quatre évangiles selon Matthieu,
Marc, Luc et Jean, mais aussi un récit de I’histoire de la communauté
chrétienne des premiers temps (les Actes des apodtres), des lettres
notamment attribuées a Paul, mais pas seulement, et qu’on nomme
« épitres », ainsi qu’un texte de style prophétique nommeé I’ Apocalypse de
Jean. La encore de maniére trés schématique, on peut dire que pour les
protestants, la bible possede une autorit¢ absolue (méme s’il faut
I’interpréter en étant guidés par le saint Esprit), alors que pour les
catholiques la tradition de I’Eglise, notamment par son apport exégétique



et ses décisions canoniques, posseéde une autorité qui compléete celle des
Ecritures saintes. [voir aussi Word of God]

Bibles anglaises : La Grande Bible, la Bible de Genéve, la Bible des
Evéques, la Bible du roi Jacques / Great Bible, Geneva Bible, Bishops’
Bible, King James Bible (authorized version, KJV...): ce sont les
traductions anglaises complétes de la bible. Le protestantisme insiste
particulierement sur la nécessité de traduire la bible en langue vernaculaire
(c’est-a-dire couramment parlée dans une zone géographique) a partir de
la version latine de Jérome (connue sous le nom de Vulgate) ou mieux
encore directement a partir des langues bibliques (hébreux et grec) afin de
la rendre compréhensible et méme lisible au plus grand nombre. Le geste
fondamental de Martin Luther a d’ailleurs inclus sa traduction magistrale
de la bible en allemand (1522 et 1534). Les bibles anglaises suivent le
rythme des progreés de la réforme dans le royaume : « Grande Bible »
henricienne de 1539, « Bible de Genéve » compléte publiée en 1560, qui
est le produit de I’exil d’une €lite protestante au temps de Marie Tudor, et
qui restera en partie la bible de prédilection des puritains mais pas
seulement des puritains (notamment en raison de ses notes marginales),
«Bible des Evéques» de 1568-1572 initiée par I’archevéque de
Cantorbéry Matthew Parker, et enfin la version autorisée du roi Jacques en
1611, la plus célebre de toutes les bibles publiées en langue anglaise
jusqu’a aujourd’hui, et qui reprend les acquis des bibles précédentes (y
compris de la version genevoise). Etant donné 1’autorité extréme conférée
au texte biblique dans le protestantisme et plus encore dans le puritanisme,
les questions de traduction (méme de détail) revétent parfois des enjeux
trés importants au cours de la premiere modernité, il faut donc préter
attention aux différentes versions et traductions employées dans le monde
anglophone durant cette période, ainsi qu’aux polémiques qui s’y réferent.

Book of Common Prayer | Livre des priéres publiques : il s'agit du livre
qui contient la liturgie officielle de I'Eglise d'Angleterre utilisée dans
toutes les institutions religieuses : églises paroissiales, chapelles de college
universitaires, cathédrales. Toute liturgie comprend un ensemble de textes
qui constituent les prieres associé a un ensemble de rubriques qui décrivent
le déroulement, la gestuelle et les objets matériels a utiliser pour célébrer
le culte divin. Ce livre unique vient remplacer les nombreux livres
liturgiques nécessaires pour la liturgie catholique. D'autre part ce livre est
écrit en anglais, méme si une version latine existe et peut étre utilisée dans
les cathédrales et les universités. Une premiere version du Livre des
prieres publiques a été imposée en 1549, suivi d'une seconde version en
1552 (voir dans ce volume la contribution d’Isabelle Fernandes sur le
régne d’Edouard VI pour le Livre des priéres publiques « édouardien »).



A lavénement d'Elisabeth I°® en 1559 une troisiéme version a été
composée (voir la contribution d’Aude de Mézerac-Zanetti sur le
réglement élisabéthain pour les spécificités de cette version). Le livre
comprend la priere du matin (morning prayer), le rituel de la Céne
(communion service) et la priere du soir (evensong) a utiliser chaque jour
avec des prieres spécifiques pour certains jours de féte. En outre, il contient
la liturgie du baptéme et celle de plusieurs rites de passage (mariage,
confirmation des enfants, enterrement, visite des malades, relevailles ou
churching of women) ainsi que quelques autres pricres (litanie,
commination). Les Livres des priéres publiques comprennent des
indications pour retrouver les lectures bibliques propres a chaque office
quotidien (priére du matin et priere du soir) ainsi que pour la célébration
de la Céne. Ainsi presque toute la bible était lue au cours de l'année
liturgique. Les puritains critiqueront le contenu de plusieurs prieres et
rubriques, les rites de passage et méme pour certains l'existence de prieres
fixes (set prayers), auxquelles ils préfereront des prieres improvisées
(extempore prayers).

Browniste (et Barrowiste) / Brownist (et Barrowist) : termes d’insulte
qui stigmatisent a partir de la fin du XVI° siecle les partisans de Robert
Browne et d’Henry Barrow (ou Barrowe), les plus connus des séparatistes
anglais, parfois considérés comme des puritains radicaux (ou non, selon
I’historien considéré...). Les séparatistes ¢lisabéthains établissent un
diagnostic critique quasi-identique a celui des puritains plus modérés mais
en concluent qu’il est impossible de réformer 1’Eglise d’Angleterre de
I’intérieur. Ils poussent donc leur dissidence et leur non-conformisme
jusqu’a vouloir la quitter tout a fait, parfois pour émigrer sur le continent
(aux Provinces-Unies par exemple), et plus tard dans les colonies
américaines, sous la pression persécutrice des autorités anglaises. Un
certain nombre d’entre eux (dont Barrow) a été exécuté sous le régne
d’Elisabeth. Voir Séparatisme.

Calvinisme (calviniste subst. et adj.) / Calvinism (Calvinist) : tradition
qui se réfere a I’enseignement de Jean Calvin, une figure importante (mais
pas la seule) de la tradition réformée. Les termes ont d’abord été employés
de maniere polémique du vivant de Calvin, qui les récusait : parler de
« calvinisme » et de « calvinistes », c’est donner trop d’honneur a un
homme au détriment de la vérité divine qu’il entend seulement affirmer et
restaurer, suivant ’exemple de Saint Paul dans la premiere épitre aux
Corinthiens, repris également par Luther : se dire paulinien ou calviniste,
c’est créer une faction et aussi attribuer le mérite du salut aux hommes et
non a Dieu, donc étre a la fois schismatique, blasphématoire et hérétique.
Le Christ est le véritable chef de I’Eglise, et non pas Luther, Paul ou



Calvin. Pour cette raison, les puritains pourtant trés influencés par les
ouvrages de Calvin et de ses successeurs ne se disent pas « calvinistes ».
En raison des polémiques intra-protestantes (celle déclenchée par Jérome
Bolsec du vivant de Calvin, puis par les arminiens au début du XVII®
siecle), le « calvinisme » a été parfois a tort ou a raison associé¢ a une
doctrine forte et rigide de la prédestination, au point d’en devenir presque
un synonyme dans les siecles suivants, notamment en Angleterre a partir
des controverses autour de [’arminianisme. Toute une tradition
historiographique (relevant du théme « Calvin contre le calvinisme ») a
¢galement cherché a dissocier ce qui est propre a Calvin (qu’on nomme
désormais calvinien) de ce dont on en redevable a ses successeurs (le
calvinisme proprement dit). L’usage des termes de « calvinistes » et de
« calvinisme », notamment appliqués aux puritains sans discrimination ou
bien a I’Eglise d’Angleterre (y compris dans I’expression Calvinist
consensus) ne va donc pas sans débats historiographiques, il faut le garder
a Desprit. [voir notamment la contribution « Jean Calvin et le calvinisme »
dans ce volume]

Catholique / Catholic : ce terme conserve presque toujours un sens positif
pendant la période considérée dans ce volume, y compris pour les
protestants convaincus, dés lors qu’ils I’appliquent a eux-mémes. Il
signifie en effet « universel » en grec, et c’est une marque de 1’Eglise
véritable d’étre « catholique ». Du point de vue protestant, leurs Eglises
sont bel et bien « catholiques et réformées », bien qu’elles ne soient pas
papistes (voir ’entrée papiste dans ce glossaire).

Céne (du Seigneur) / The Lord’s (or Last) Supper : voir Eucharistie

Clergé / Clergy : pour I’anthropologie religieuse, le clergé désigne
I’ensemble des clercs (clerics), ¢’est-a-dire des savants ou spécialistes
versés dans les choses et les textes sacrés et qui sont a ce titre les mieux
qualifiés pour enseigner, diffuser la doctrine ou accomplir les rites
religieux. Les clercs se distinguent ainsi des laics qui n’ont pas regu les
mémes dons ou la méme formation. Dans le catholicisme, la séparation
entre clercs et laics est théoriquement tres forte, presque
métaphysique dans certains cas : par exemple, seul un prétre ordonné est a
méme d’accomplir efficacement les rites : consacrer le pain et le vin (et
opérer ainsi le miracle de la transsubstantiation), remettre les péchés en
confession, célébrer un baptéme ou un mariage, etc. Chez les catholiques,
on distingue également le clergé séculier (les curés qui desservent les
paroisses par exemple) et le clergé régulier, soumis a une régle canonique,
par exemple dans le cadre d’un ordre monastique. Dans le protestantisme
généralement, ou I’ordination cesse d’étre un sacrement (elle n’est plus



indélébile), ou le célibat n’est plus requis (voire devient suspect) et ou les
veeux monastiques n’ont plus cours, la séparation entre clergé et laics cesse
d’étre aussi rigide et substantielle que dans le catholicisme, raison pour
laquelle le mot de « prétre » est souvent rejeté, au profit de minister par
exemple, ou bien de divine quand on parle d’un théologien. Cette
distinction persiste néanmoins, notamment pour I’acces a la prédication et
a I’enseignement, méme si le monopole clérical est contesté dans les
marges, notamment dans la réforme radicale.

Commonwealth, Commonweal : littéralement, « bien/richesse
commune », « bien public » et souvent traduit par « république ». Ce terme
est historiquement chargé. Voir République.

Congrégationalisme / Congregationalism : le congrégationalisme
désigne le fait que chaque Eglise ou communauté ecclésiale localement
constituée par un rassemblement de chrétiens (Gathered Church) posseéde
une forme d’autonomie vis-a-vis de I’Eglise entendue en un sens plus large
(notamment concernant 1’¢lection et la nomination des pasteurs), méme si
des formes d’associations, mais pas de subordination, peuvent éEtre
recevables entre des Eglises sceurs. C’est une posture ecclésiologique
plutdt qu’une doctrine rigide, et elle est susceptible de variations notables
(notamment elle peut ne pas s’opposer toujours a 1’idée qu’il existe une
Eglise nationale), mais elle s’oppose généralement au presbytérianisme
en ceci que ses partisans ne sont pas soucieux de préserver a tout prix un
cadre national contraignant, et qu’ils pensent que cette position est bien
¢tayée par des garants scripturaires, par exemple des précédents bibliques
relatifs a 1’Eglise primitive. Le congrégationalisme caractérise la forme
devenue dominante en Nouvelle-Angleterre, influencée parfois par le
séparatisme mais qui s’en distingue également de leur point de vue.
L’Eglise cromwellienne, ainsi que la vision des « Indépendants» de
I’Assemblée des théologiens de Westminster, s’en rapproche également.
L’existence du congrégationalisme, ainsi que sa persistance, manifestent
une certaine pluralité ecclésiologique du puritanisme, pluralité qui était
souvent vécue comme scandaleuse par les puritains eux-mémes, qui se
déchiraient sur ces questions, y compris sur la question du degré auquel la
forme de 1’Eglise devait étre (ou ne pas étre) considérée comme la marque
d’une Eglise véritable.

Contre-Réforme ou Réforme catholique / Counter-Reformation or
Catholic Reformation : désigne la réaction institutionnelle catholique a
I’avenement de la Réforme protestante, notamment a partir du Concile de
Trente (1545-1563).



Discipline / (Church) Discipline : outre le sens désormais courant de
controle ou d’autocontrdle des meeurs et des corps, ce terme désigne
particuliérement dans la tradition réformée les reégles et la constitution qui
définissent la maniére dont I’Eglise est mise en ordre de marche en tant
qu’institution veillant au bon ordre social, doctrinal et ecclésial. Il a donc
un sens beaucoup plus large que celui qui nous est familier, et un sens trés
positif, voire essentiel, pour les protestants réformés dont les puritains
notamment presbytériens font partie. Dans la tradition réformée, la
discipline est mise en ceuvre par un groupe de personnes expérimentées
(Elders) et par un consistoire (voir Presbytérianisme). Ils sont chargés de
corriger fraternellement les membres de la communauté. La discipline est
d’ailleurs considérée, notamment chez les presbytériens comme une des
marques de 1’Eglise véritable. En Angleterre, aucun systéme de discipline
ne sera mis en ceuvre par 1’Eglise établie mais dans certaines paroisses se
développent des pratiques de ce type sous I’égide de clercs et de laics de
sensibilité puritaine.

Divine (substantif et non adjectif ici) : ce terme désigne notamment pour
les puritains du XVII® siecle un théologien, ou tout ministre versé dans la
connaissance sacrée, surtout bien sir s’il a ét¢ formé en tant que tel, par
exemple s’il est un docteur en théologie ayant recu une éducation et des
grades universitaires a Oxford ou a Cambridge.

Divinity : ce terme désigne la science sacrée, et a ce titre quasi-synonyme
de « théologie ». Par exemple 1’expression « practical divinity » peut étre
traduite par « théologie pratique » en francais, méme si les puritains lui
donnent une extension particuliere. Voir divine plus haut dans ce glossaire.

Double prédestination / double predestination: voir [’entrée
Prédestination.

Ecclésiologie / Ecclesiology : théorie ou discours concernant la nature de
1’Eglise, sa fonction et sa structure, notamment politique et éventuellement
hiérarchique, relativement a la distribution du pouvoir de décision et
d’exécution en son sein. La question du rapport entre I’Eglise invisible (les
élus) et I’Eglise visible (tous les baptisés), qui appartient aussi au domaine
ecclésiologique, est au cceur des débats entre puritains, mais aussi des
puritains de différents courants avec I’Eglise établie, avec de lourds
enjeux : qui doit étre considéré comme faisant partie de 1’Eglise ? Qui en
décide et sur quelles bases ? (voir Excommunication)

Eglise / Church : assemblée des chrétiens et des chrétiennes réunis dans
une méme communion au nom du Christ et célébrant 1’eucharistie
(ecclesia dans le grec biblique signifie justement « assemblée »). Ce terme



parfois plurivoque désigne 1’institution, ceux qui en ont la charge (voir
clergé), mais aussi le collectif en tant que tel ; employ¢ sans majuscule, il
peut aussi désigner le lieu ou les chrétiens se rassemblent pour célébrer le
service divin (le mot « temple » est parfois préféré dans la tradition
réformée). La tradition distingue 1’Eglise militante (terrestre et souffrante),
de I’Eglise triomphante (céleste) qui est et sera emparadisée.

Election (les élus de Dieu) / Election (the elect, God’s elect) : le fait pour
Dieu de choisir celles et ceux qu’il veut sauver (voir salut, justification,
prédestination), et qui sont donc appelés les «¢élus de Dieu». De
nombreuses controverses au sujet de I’¢élection existent entre chrétiens,
voire entre protestants, par exemple la question de savoir si le Christ est
mort sur la croix pour tous les étres humains ou bien seulement pour les
¢lus, si la grace est bien universelle en théorie comme en pratique, si le
décret d’¢lection précéde ou non la Chute voire la prévision de la Chute,
si les élus peuvent savoir qu’ils le sont et si oui, comment ; si I’Eglise doit
s’efforcer de ne rassembler que les élus en son sein et si cela est seulement
possible, et bien d’autres questions encore.

Erastianisme (érastien) / Erastianism (erastian) : doctrine attribuée de
maniere abusive au théologien suisse Thomas Erastus, forme latinisée de
son nom Lieber ou Liiber (1524-1583) qui affirme la juridiction de I’Etat
sur I’Eglise en matiére de politique ecclésiale. L’Eglise d’Angleterre
henricienne, tout comme 1’Eglise élisabéthaine, peuvent étre dites
¢rastiennes en ce qu’en vertu des Actes de Suprématie (Acts of Supremacy)
respectivement de 1534 et 1558, elles reconnaissent au pouvoir politique
la libert¢ de controler les affaires religieuses. Les puritains
congrégationalistes rejetérent ce principe d’organisation ecclésiale.

Eucharistie / Eucharist : mot issu du grec signifiant « action de grace ».
A la fin du Moyen-Age, I'eucharistie est un des sept sacrements de la
religion chrétienne. Elle est célébrée quotidiennement par les prétres au
cours de la messe. Le prétre consacre les especes (le pain et le vin) qui
deviennent alors véritablement et exclusivement le corps et le sang du
Christ (doctrine de la transsubstantiation et présence réelle). A quelques
exceptions pres, les laics ne communient qu’a Paques. L’eucharistie est
aussi vue comme un sacrifice qui réactualise celui du Christ, ainsi les
graces de la messe bénéficient a tous, méme sans communion
eucharistique. Cette idée est rejetée de maniere catégorique d’abord par
Luther et par tous les protestants. Si tous les courants du protestantisme
conservent 1’eucharistie (Lord’s Supper ou Holy Communion), il y a
plusieurs doctrines concernant la présence du Christ dans les especes : elle
peut étre réelle mais sans disparition de la substance matérielle du pain et



du vin (conssubstantiation) ou spirituelle ou encore symbolique. Voir les
encarts sur Martin Luther, Jean Calvin et Huldrych Zwingli,
respectivement.

Excommunication / Excommunication : désigne la procédure par
laquelle un chrétien impénitent est rejeté hors de I’Eglise en tant que
groupe, en tant qu’institution, voire en tant que lieu (littéralement : il ne
peut plus dans I’antiquité en franchir le seuil). Il ou elle n’est d’abord plus
admis(e) a communier, ¢’est-a-dire a célébrer I’eucharistie avec ses fréres
et sceurs dans le Christ. L’excommunication entraine souvent au Moyen-
Age voire a la période moderne des effets civils, les contacts sociaux avec
les excommuniés se réduisant nécessairement. Une procédure pénitentielle
(publique dans I’antiquité) est requise afin d’opérer la réintégration dans
la communauté ecclésiale. L’excommunication est un instrument de
contrdle moral, social, voire politique entre les mains de I’Eglise
médiévale et c’est la raison pour laquelle les protestants ont cherché a la
réformer. Chez les presbytériens par exemple, la décision doit étre
collégiale, prise publiquement par le consistoire, et cette mesure
particulierement grave doit en théorie étre précédée d’admonitions et
corrections fraternelles d’abord discretes.

Exégése (exégete, adj. exégétique) / Exegesis (exegete, exegetical) :
interprétation et commentaire des textes bibliques ; tradition d’explication
de la signification et des différents sens du texte sacré. Selon la tradition
chrétienne médiévale (avec des précédents rabbiniques), un texte biblique
peut étre compris par I’exégéte selon quatre niveaux de sens souvent
décrits dans la liste suivante : sens littéral ou historique, sens allégorique
ou typologique (notamment préfiguration du Nouveau Testament dans
I’Ancien), sens moral ou « tropologique », et enfin eschatologique (ou
« anagogique »), li¢ aux prophéties des temps derniers.

Foi / Faith (Fides en latin) : la foi est considérée dans la doctrine
chrétienne comme une des trois vertus théologales avec la charité et
I’espérance. Ces vertus sont accordées par Dieu afin d’aider ’ame a
accéder a la vie éternelle. La foi n’est pas seulement une connaissance mais
aussi une expression de confiance (la racine étymologique est la méme) et
d’acceptation de la volonté divine dans le cadre de relation personnelle a
Dieu. La foi est un instrument dans I’économie du salut. Martin Luther
avancera la thése que la foi seule justifie. Il faut comprendre cette foi
comme une confiance absolue dans le Christ sauveur. La foi est alors
comprise comme un don gratuit de Dieu qui octroie au chrétien un signe
de son salut. Les prédicateurs puritains cherchent a susciter la foi chez les
¢lus par la prédication.



Godly (the) : terme positif que les puritains s’appliquent a eux-mémes, en
compagnie de « well-affected », « professors », « saints » et de nombreux
autres, et a la différence de « puritan » ou « precisian », par exemple, qui
sont originellement des termes polémiques qui leur sont appliqués du
dehors par leurs adversaires. « Godly » est délicat a traduire : littéralement,
« dévot » pourrait convenir presque parfaitement si 1’écho du terme en
francais ne renvoyait pas a de toutes autres réalités et contextes
(catholiques et aussi moliéresques) que le terme anglais.

Gréce (divine) / (God’s) Grace : terme clef de la théologie chrétienne qui
désigne la faveur divine telle qu’elle est transmise aux chrétiens afin
d’effectuer leur salut. La grace est toujours gratuite et nécessaire mais il
existe différentes conceptions sur son caracteére suffisant. C’est I’enjeu
central qui a conduit les protestants a quitter I’Eglise. Pour Luther, la grace
seule sauve sans aucune nécessité de coopération humaine, contrairement
a ce qu’enseignait le courant majoritaire dans I’Eglise & son époque, et la
foi est le signe de la grace. Cette générosité inouie de Dieu, cette faveur
(sens du terme grec biblique charis, la grace) est parfois congue comme
imméritée et presque incompréhensible, notamment dans [’axe
théologique paulinien et augustinien de la Réforme, et elle est donc congue
comme d’autant plus gratuite (ou gracieuse, justement) : le salut est alors
I’ceuvre de Dieu en nous (par le « Covenant of Grace ») et non 1’effet de
nos bonnes actions (salut par les ceuvres a travers le « Covenant of
Works »).

Hérésie (hérétique) / Heresy (heretic subst., heretical adj.) : ces termes
désignent la déviance et les déviants doctrinaux au sein des Eglises
chrétiennes. L’hérétique choisit de s’écarter de la vérité, c’est-a-dire la
bonne voie doctrinale du magistére et du dogme enseigné dans I’Eglise
authentique (ce qu’on appelle I’orthodoxie) ; hairesis signifie d’ailleurs
« choix volontaire » en grec. L hérétique est non seulement dans I’erreur,
il (ou elle) est opiniatre, guidé comme Satan par le péché d’orgueil qui est
la fontaine de tous les péchés. L’hérétique est dangereux : c’est un « loup
ravissant », un empoisonneur et un tueur d’ames qu’il faut réduire au
silence par tous les moyens. Il ne faut pas confondre hérétique et
schismatique (voir entrée schisme / schismatique dans ce glossaire) : on
peut théoriquement étre schismatique (quitter 1’Eglise véritable) pour un
motif non relatif au dogme, et donc sans étre hérétique pour autant : c’est
en un sens le cas de Henry VIII a I’égard de I’Eglise catholique.
Catholiques et protestants s’accusent mutuellement le plus souvent (mais
pas toujours) sous ces deux especes aux XVI°® et XVII® siecles, ’accusation
d’hérésie étant de loin la plus grave. Ces termes sont aussi employés dans
le contexte des polémiques intra-protestantes.



Hérésiographie (Hérésiographe) / Heresiography (Heresiographer) :
domaine d’études et ensemble des ouvrages relatifs a la description des
hérésies et a la chasse aux hérétiques dans 1’Eglise, afin de faire triompher
la Vérité et I’orthodoxie. Une fraction non négligeable d’ouvrages
religieux reléve de ce genre au moins partiellement pendant la période de
la premicre modernité.

Iconoclasme (iconoclaste) / Iconoclasm (iconoclast subst. et
iconoclastic adj.) : 1’hostilit¢ aux images pour des motifs religieux,
notamment en raison de leur caractére idolatre voire blasphématoire
(eidolon veut d’ailleurs dire en grec « ombre» ou « simulacre »)
appartient notoirement a plusieurs traditions abrahamiques, et elle a été
récurrente quoique non majoritaire dans le christianisme, notamment lors
d’un épisode byzantin fameux, et de nouveau a I’occasion de la Réforme.
Ce qu’on appelle parfois 1’iconophobie, la détestation des images peintes
ou sculptées (ou projetées), peut conduire a des formes d’aniconisme
(refus de se servir des images dans le culte) mais aussi a des phases parfois
frénétiques d’iconoclasme, c’est-a-dire de traque et de destruction active
des images. Il y a un fond d’iconoclasme dans le puritanisme, mais cela ne
lui appartient pas en propre : il hérite de formes populaires, parfois
médiévales, d’iconoclasme, ainsi que d’une solide tradition protestante a
cet égard.

Infralapsaire / Infralapsarian : voir I’entrée Supralapsaire.

Innovations / novelties : il est important d’avoir bien conscience que ce
terme employ¢ durant la période en maticre religieuse et par quelque camp
que ce soit est invariablement connoté négativement, voire trés
négativement. Etre un innovateur / un novateur, introduire des innovations
en religion, c’est usurper la place divine en inventant avec nos moyens
charnels et purement humains ce qui devrait relever de Dieu seul. C’est
méme parfois une abomination et un blasphéme, qui est donc anathéme.
Tous les camps (catholiques et protestants) se jettent a la téte 1’accusation
(car c’est est une) d’étre des « innovateurs ». Les protestants ne prétendent
jamais inventer quoi que ce soit, mais plutot faire retour a un état de pureté
antérieure a la corruption papiste de la foi chrétienne, et bien entendu les
catholiques pensent que les protestants veulent renverser la religion
antique et traditionnelle qui est la leur par leurs « innovations » sataniques.
Tres progressivement et d’abord jamais dans le domaine religieux, mais
plutot par exemple dans celui des sciences et des techniques, ce mot
acquiert parfois un sens positif dans le courant de la seconde moiti¢ du
XVII® siecle, jusqu’au sens le plus souvent extrémement positif qu’il a
aujourd’hui.



Justification / Justification : la justification est le processus par lequel le
chrétien est rendu juste aux yeux de Dieu et donc sauvé (voir la
contribution d’Aude de Mézerac-Zanetti qui ouvre ce volume). Dans la
tradition chrétienne de la fin du Moyen-Age, la justification requiert la
coopération de la volonté¢ humaine a la grace divine. Les sacrements sont
des instruments de transmission de la grace et ont donc une place dans le
processus de justification et font partie des « ceuvres » nécessaires au salut.
Pour les protestants, seule la grace justifie par la foi (voir foi et
prédestination). Au cours du temps, certains protestants (adversaires des
puritains) attribueront aux sacrements un role dans la justification du
chrétien.

Lecture | Lectureship : une « lecture » n’a bien entendu pas le sens du
terme correspondant en frangais, qui signifie quant a lui reading ; en
anglais courant d’aujourd’hui, on peut souvent traduire lecture par
« conférence ». Il s’agit d’une exposition ou de la prédication d’un point
de doctrine prononcée en public, assimilable a un sermon. I1 est d’autant
plus important de bien avoir distinction entre lecture et reading a ’esprit
que les puritains établissent une opposition forte entre un preaching
ministry et un reading ministry (voir I’introduction a ce volume ainsi que
la contribution de Paula Barros). Une lectureship désigne un poste associé
presque toujours exclusivement a la prédication, qui est associé¢ a une
rémunération parfois conséquente. Il est attribué¢ souvent a la discrétion
d’un lay patron (un laic appartenant a la noblesse ou a la gentry) fondateur,
et qui a des sympathies puritaines. Avec I’appui de réseaux constitués de
laics et de membres du clergé, les ministres puritains peuvent &tre nommés
a des lectureships qui sont a la fois des moyens de subsistance et
d’accomplissement de leur mission prédicatrice alors que, par exemple, ils
n’ont pas de poste officiel. Au sens strict, il ne faut donc pas confondre
une lectureship avec un poste de pasteur et la rémunération qui lui est
associée (/iving), ils peuvent méme dans certains cas étre combinés.

Livre des priéres publiques : voir ’entrée Book of Common Prayer.

Martyr.e, Martyre, Martyrologe, Martyrologiste / Martyr, Martyrdom,
Martyrology, Martyrologist : le nom « martyr » vient du grec martus
signifie « le témoin qui meurt pour sa foi ». Le terme peut étre mis au
féminin (une martyre). Dans les deux cas, martyr en anglais. Le martyre
(martyrdom) est le supplice enduré pour rendre ce témoignage. Les
ouvrages qui relatent le martyre sont des martyrologes (martyrologies) et
leurs auteurs des martyrologistes (martyrologists). Si martyrologie et
hagiographie sont synonymes chez les catholiques, les protestants rejettent
le second terme. Les écrits hagiographiques, comme la Légende dorée de



Jacques de Voragine écrite au XIII® siecle, possédent certes des éléments
typologiques communs avec les martyrologes — narration des vies, écrits,
paroles et supplice des témoins qui offrent leur vie pour défendre leur
conviction d’appartenir & la véritable Eglise du Christ — ils renvoient aux
saints thaumaturges béatifiés et canonisés par I’Eglise qui peuvent depuis
I’au-dela intercéder pour les vivants. Le martyr chez les catholiques est un
saint. Les protestants considérent les pelerinages et le commerce des
reliques comme des pratiques idolatres car le martyr pour eux n’est pas un
intercesseur, on ne lui adresse aucune priére, on ne lui voue aucun culte. I1
n’accomplit aucun miracle : il fait revivre I’héritage des premiers martyrs
de I’Eglise primitive. Le grec martus est issu d’une racine indo-
européenne, smer- qui signifie « se souvenir » : les martyrs protestants font
revivre I’héritage de I’Eglise primitive qui s’est établie dans le sang. Cette
logique de répétition et cette inscription dans une filiation, une continuité
qui a pour but de prouver la 1égitimité des martyrs protestants tout en
établissant leur cause. Enfin, contrairement a la conception catholique, le
martyre ne doit pas susciter de fascination morbide pour sa mise & mort
qui le réduit a un corps en souffrance. Il est le message vivant de la foi
d’une Eglise militante qui souhaite entrainer 1’adhésion pour assurer la
survie de sa communauté. En Angleterre, le terme martyrologe est
indissociable du nom de John Foxe qui est I’auteur d’Acts and Monuments
[voir le focus sur Foxe]

Messe / Mass : terme qui désigne le culte ou service divin catholique,
compris comme un sacrifice dont le ceeur est la célébration eucharistique
avec consécration et ¢élévation de I’hostie. Le protestantisme refuse
souvent catégoriquement d’employer ce terme chargé d’une connotation
négative : la messe est selon un grand nombre de protestants de la période
moderne, notamment les réformés et tout spécialement pour les puritains
une abomination idolatre (par exemple dans 1’adoration de I’hostie) et
blasphématoire, notamment parce que la messe répéte d’une certaine
maniere le sacrifice du Christ par le truchement du prétre, alors que pour
les protestants ce sacrifice n’a eu lieu qu’une seule fois, sur la croix. Le
protestantisme préfére des termes alternatifs pour désigner la célébration
du dimanche : communion service, The Lord’s Supper.

Non-conformiste et conformiste / Non-Conformist et Conformist :
littéralement, un non-conformiste est une personne qui ne se conforme pas,
totalement ou en partie, aux prescriptions officielles des autorités en
matiere de dogme mais surtout de culte religieux, avec des degrés variables
d’opposition. Ce terme s’applique avant tout aux sujets protestants du
Royaume d’Angleterre qui font conscience de tel ou tel aspect de la
religion établie légalement par le souverain et par le parlement. Les



catholiques réfractaires sont pour leur part appelés des « récusants »
(recusants) plutdt que des non-conformistes. En pratique, les puritains
fournissent historiquement les gros bataillons des non-conformistes dans
la période qui nous occupe. Pour les historiens qui emploient ce terme, les
« conformistes » désignent quant a eux plutot les partisans de 1’ordre
¢tabli, mais plus spécifiquement ceux qui défendent I’institution
épiscopale et archiépiscopale et I’Eglise « as it is now established » contre
les critiques notamment puritaines (c’est un adjectif qu’on applique
rétrospectivement a Richard Hooker a la fin du XVI®siécle, par exemple).

Orthodoxie et hétérodoxie (orthodoxe / hétérodoxe adj.) / Orthodoxy
et heterodoxy (orthodox | heterodox adj.) : littéralement, le terme
orthodoxie signifie en grec le fait d’avoir la « bonne opinion ou
affirmation », « I’opinion droite ». Il désigne le fait d’étre en accord avec
la vérit¢ généralement regue, requise et ¢Etablie. Son contraire,
I’hétérodoxie, signifie qu'on s’écarte de cette vérité officielle. Pour un
chrétien de la période moderne, il n’est jamais positif de « tomber » ou de
« sombrer » dans 1’hétérodoxie, mais ce qui est « orthodoxe » et ce qui ne
I’est pas fait évidemment 1’objet de désaccords parfois profonds entre les
différents courants du christianisme. Il ne faut surtout pas confondre ce
sens du terme avec le christianisme orthodoxe, qui est une des branches du
christianisme et qui est parfois appelé ainsi.

Papiste et Papisme / Papist (subst.), popish (adj.) et popery (subst.),
parfois popedom : terme d’insulte employé couramment contre les
catholiques par leurs adversaires protestants, qui se gardent généralement
bien d’employer le terme de « catholique » en un sens négatif (voir entrée
catholique dans ce glossaire). Le « papiste » selon les protestants et
particuliérement les plus virulents d’entre eux (comme les puritains) est
nécessairement idolatre et schismatique, voire un hérétique et un suppot
de I’Antéchrist (ce qu’est le pape pour de nombreux protestants). Il peut
de plus étre considéré comme un traitre, tout spécialement en Angleterre
en raison de la législation élisabéthaine sur la trahison, dés lors qu’il (ou
elle) sert un maitre étranger (c’est-a-dire le pape, évéque de Rome, qui est
généralement un Italien) et qu’il refuse de préter le serment d’allégeance.
Comme de nombreux termes d’insulte, ce terme est d’emploi parfois
indiscriminé dans les polémiques intra-protestantes. Bien que les puritains
n’aient pas le monopole de I’anticatholicisme durant cette période, ils sont
crédités d’une haine particuliecrement féroce a 1’égard du papisme
(popery).

Pélagianisme et pélagien (adj.) / Pelagianism et Pelagian : relatif a la
doctrine du moine britannique du IV® siécle Pélage (Pelagius), a laquelle



Saint Augustin s’est opposé€ et qui a entrainé la condamnation de Pé¢lage
par I’Eglise. Cette doctrine tend & minimiser le role de la grace divine dans
le salut et a exalter celui du libre-arbitre de ’homme. Les versions fortes
de la prédestination (surtout d’inspiration augustinienne, notamment
calvinistes) s’y opposent frontalement. voir entrée Prédestination et la
mise au point de Aude de Mézerac-Zanetti dans le premier chapitre.

Polity (parfois orthographié Politie) : terme qui appartient a la famille des
mots dérivés du grec polis, la Cité (au sens de ’institution politique et non
de la zone urbanisée). Plus précisément, il dérive du grec politeia, un terme
notoirement difficile a traduire (Cicéron emploie par exemple le mot de
république pour le traduire en latin...), mais qu’on peut traduire par
constitution, ou par « régime constitutionnel » (avec un sens alors proche
de celui de la « république » classique). Polity renvoie alors a 1’entité
politique formée par les lois constitutionnelles qui la régissent, et qui sont
aussi appelé métonymiquement polity.

Precisian (subst. et adj.) / Precisianist (parfois) : terme négatif parfois
employé pour désigner les puritains au XVI° siécle surtout. Il désigne la
rigueur ou la rigidité excessive et pointilleuse avec laquelle les puritains
reprennent leurs fréres sur des points que d’autres chrétiens jugent de
détail, voire indifférents (« adiaphoriques », voir adiaphora). En ce sens,
il correspond assez bien aux termes de « rigoriste » et de « rigorisme »
employés surtout quant a eux en contexte catholique.

Prédestination / Predestination : la doctrine de la prédestination affirme
que Dieu a pris la décision de sauver ceux qu’il a choisis par avance, avant
méme la création du monde. Il les a ainsi « prédestinés a salut » par ce
choix, également qualifié d’élection. Plusieurs passages clefs de 1’Epitre
aux Ephésiens de Saint Paul I’affirment : Dieu « nous a élus en lui dés
avant la fondation du monde » (Ephésiens 1,4) et « nous avons été mis a
part, désignés d’avance, selon le plan préétabli [de Dieu] » (1,11). La
notion de prédestination est donc bien établie sur 1’autorité de la bible,
mais aussi comme conséquence logique de deux caractéristiques qu’on
peut difficilement ne pas attribuer a Dieu, a savoir son omniscience (il sait
tout, il prévoit tout, le temps n’existe pas pour lui) et son omnipotence (il
peut tout). La doctrine de la prédestination telle qu elle vient d étre définie
n’est pas en tant que telle spécifique a telle ou telle confession chrétienne ;
la plupart d’entre elles la maintiennent tant bien que mal sur un plan au
moins « crédal » (comme élément théorique du dogme). Cependant, la
manicre exacte de la comprendre et de la mettre en lien avec d’autres
concepts centraux comme la providence, la grace ou la foi ou encore la
justification et la sanctification peut diverger fortement, et provoquer des



débats sans fins et de violentes polémiques (chez les chrétiens autant que
chez les historiens). Pour Luther, Calvin et les premicres générations de
protestants, la prédestination s’articule parfaitement avec la primauté de la
grace ainsi qu’avec la souveraineté absolue de Dieu, a savoir I’idée que le
mérite du salut revient a Dieu et a lui seul (selon un axe d’interprétation
qui renvoie a Paul et a Augustin, d’ou I’'idée d’un axe « paulino-
augustinien » dans la Réforme, voir dans ce volume la contribution d’ Aude
de Mézerac-Zanetti sur les débuts de la Réforme). Seule la foi sauve, mais
elle est le fruit de la grace divine, et non pas 1I’ceuvre des hommes, comme
par exemple dans les doctrines de type « synergique » ou I’homme doit
coopérer volontairement avec la grace pour achever le salut. Dans la vision
protestante originelle, luthérienne, Dieu ne nous sauve pas parce que nous
le mériterions (nous sommes bien incapables par nos qualités propres de
satisfaire intégralement aux commandements de la loi), mais bien parce
qu’Il nous a choisis de toute éternité. Etre ainsi entiérement entre les mains
de Dieu ne doit pas étre congu selon comme une condition terrifiante, c’est
au contraire une bonne nouvelle, comme le souligne Calvin qui I’appelle
une doctrine «non seulement utile, mais douce et savoureuse »
(formulation reprise dans les Trente-neuf articles élisabéthains de 1563).
En effet elle peut étre rassurante : nous pourrions désespérer de nos forces
propres, mais pas de Dieu qui peut tout. De plus, le fait que le salut
n’appartienne pas aux hommes et que nous soyons prédestinés est d’abord
un message de libération, contrairement a ce qu’on pourrait penser de nos
jours : ce n’est pas I’Eglise ou son clergé qui peuvent nous sauver, notre
salut ne dépend donc pas de la subordination a aucune forme d’autorité
humaine (charismatique ou institutionnelle). Cette doctrine est affirmée
par Calvin de maniére forte, sous la forme de la double prédestination :
ce qui signifie qu’il y a une forme de symétrie entre le décret d’élection et
celui de la réprobation. Dieu a choisi dans le méme temps ceux qu’il a
prédestinés a I’enfer, et cela est renforcé dans certains courants calvinistes
opposés a I’arminianisme par une vision supralapsaire (avant la faute ou
la Chute) plutdt qu’infralapsaire de la prédestination : c’est-a-dire que ce
n’est pas seulement la prescience de Dieu qui lui fait prendre le décret
(c’est-a-dire la simple prévision d’une faute dont I’homme est en fait
pleinement responsable), mais bien I’inverse. Le risque d’attribuer a Dieu
la faute elle-méme, en concluant a un déterminisme strict est donc réel.
Les adversaires de cette vision de la prédestination, comme Jérome Bolsec
qui s’est oppos¢€ des le départ a Calvin sur ce point, ou bien plus tard
Arminius et les arminiens, refusent cette vision qui est selon eux celle d’un
Dieu qui serait un tyran arbitraire, en €laborant des versions alternatives
de ce qu’est la prédestination (ils ne contestent d’abord pas le terme qui
est biblique). Plus généralement, une littérature théologique et



philosophique considérable, relevant du genre de la théodicée (la
justification ou la justice de Dieu) a cherché depuis longtemps (et bien
avant la Réforme) a résoudre ces difficultés, et notamment afin de laver
Dieu de [D’accusation d’étre 1’auteur du péché. Une des solutions
historiquement les plus fréquentes, qui peut paraitre facile mais qui n’est
pas sans force (méme Calvin y a eu recours en définitive), a consisté a
affirmer une variante de la thése suivante : la prédestination releverait d’un
« mystere de la foi », et étant donné 1I’incommensurabilité entre Dieu et les
capacités des hommes, il serait présomptueux (péché d’orgueil, celui de
Satan et celui d’Adam) de vouloir pénétrer les arcanes de la justice divine.
Le role joué¢ par la doctrine de la prédestination chez Calvin, dans le
calvinisme et chez les puritains a fait [’objet de controverses
historiographiques trés vives, certains historiens et théologiens estimant
notamment qu’on a conféré a cette doctrine une place trop centrale ou
exclusive, d’autres au contraire pensant qu’elle ne doit pas étre minimisée
(voir la contribution sur le piétisme puritain qui fait le point sur cette
question historiographique délicate, mais qui est abordée également dans
un grand nombre de contributions dans ce volume).

Prédication / preaching : voir ’entrée Sermon.

Presbytérianisme (adj. Presbytérien) / Presbyterianism (adj.
Presbyterian) : le presbytérianisme désigne, au sein des mouvements
réformés a partir de la seconde moitié du XVI° siécle, celles et ceux qui
sont partisans de I’application d’une forme d’Eglise consistoriale et
synodale dont un des modéles explicites (méme s’il est adapté localement)
est la Genéve de Calvin. Ce type d’Eglise rejette notamment la hiérarchie
épiscopale et surtout archiépiscopale stricte. Les presbytériens le
présentent comme le modéle originel et scripturaire de I’Eglise
chrétienne (décrit dans les Actes des apdtres notamment). Le role
disciplinaire des Anciens (les Elders, cf. le sens du terme presbus en grec
qui signifie « vieux » et qui est également a I’origine du mot « prétre »),
qu’ils soient clercs ou laics, au sein du consistoire (Consistory ou
Presbytery en anglais) est notamment mis en avant, que ce soit dans le
gouvernement de I’Eglise ou dans les procédures disciplinaires mises en
ceuvre (notamment par le biais de I’admonition et de I’excommunication
en dernier ressort). Cette position ecclésiologique a été historiquement
dominante dans le puritanisme a plusieurs moments de son histoire. Elle
s’est imposée finalement et tant bien que mal dans le Kirk écossais, alors
qu’elle a doublement échoué en Angleterre, raison pour laquelle on tend
généralement a associer ce terme a la Réforme écossaise. Elle s’oppose
cependant a d’autres postures ecclésiologiques dites notamment
séparatistes, semi-séparatistes et plus tard congrégationalistes ¢galement



attestées dans des mouvements puritains ou d’origine puritaine des la fin
du XVI° siecle. Certains puritains trés modérés sont par ailleurs disposés a
accepter la forme épiscopale voire archiépiscopale moyennant quelques
aménagements. Le puritanisme n’est donc pas synonyme de
presbytérianisme, méme si 1I’on peut dire que les presbytériens anglais sont
bien pergus par ailleurs et toujours comme des puritains, par leurs alliés
comme par leurs adversaires.

Prophesyings : terme qui désigne pour les puritains, dés la période
¢lisabéthaine, des « exercises » pratiqués en commun et destinés a
renforcer I’engagement doctrinal du clergé puritain a travers des séries de
sermons et de discussions serrées de passages bibliques. Des laics
pouvaient assister, voire participer a ces sessions. Les prophesyings
peuvent étre rapprochés des pratiques dévotionnelles collectives (parfois
dans un cadre « privé ») mises en ceuvre par les puritains, comme les
« répétitions de sermons », les prieres collectives et les jelnes (Fasts,
Fasting), qui ont en commun le fait de se dérouler souvent en dehors du
cadre (et parfois des lieux) de I’Eglise établic d’Angleterre. Ces
prophesyings ont a ce titre été selon les périodes activement dénoncés,
traqués et combattus par les autorités ecclésiales comme représentant
autant de pratiques « conventiculaires » et potentiellement, voire
activement dissidentes a 1’égard de la religion officielle.

Protestant, protestantisme / Protestant, Protestantism : voir 1’entrée
« Réforme » et I’entrée « Réformé ».

Récusants / Recusants : désigne les catholiques anglais qui refusent de
continuer 2 assister au culte dans I’Eglise d’Angleterre post-réformée et
qui sont a ce titre persécutés a des degrés divers (financiérement et
pénalement). Littéralement, ce sont bien des non-conformistes mais ce
dernier terme est essentiellement réservé aux dissidents protestants. Ils
s’opposent aussi dans une certaine mesure aux Church Papists, sans doute
plus nombreux (voir 1’ouvrage que leur a consacré Alexandra Walsham),
qui pratiquent une forme de dissimulation (ou de « nicodémisme ») en
demeurant dans I’Eglise d’Angleterre en dépit de leur foi catholique.

Réforme / Reformation : terme qui désignait a I’époque médiévale le
retour d’une institution (par exemple un ordre monastique) aux principes
originels de sa fondation, et donc sa régénération. A partir du XVI° siécle,
le terme désigne (notamment avec une majuscule) un vaste mouvement de
refondation du christianisme occidental sous 1’impulsion initiale et
principale de Martin Luther, qui donne a terme naissance aux différentes
versions du protestantisme. On distingue parfois (depuis George Williams
et d’autres historiens) la Réforme magistérielle (Luther, Zwingli, Calvin,



Bucer, etc.) et la Réforme radicale, celle des anabaptistes notamment,
qui radicalisent certains enseignements protestants mais dont la logique
sectaire s’oppose frontalement a eux.

Réformé(e) / Reformed : au sens générique, qui a subi ou accompli une
réforme (et en ce sens, le mot pourrait étre synonyme de « protestant » en
général, comme le terme actif de réformateur). Au sens particulier, ce
terme est employé pour désigner spécifiquement la tradition protestante
magistérielle issue de la réforme suisse et strasbourgeoise (Zwingli,
Bullinger, Bucer, Calvin, Béze, etc.), en la distinguant notamment de la
réforme luthérienne. Ce sens est plus large que celui de « calviniste » des
lors que Calvin et ses successeurs a Genéve ne représentent qu’une
contribution (certes majeure) a ce courant. Le puritanisme appartient sans
contestation possible a cette branche-la du protestantisme, ce qu’il est
beaucoup plus polémique d’affirmer concernant I’Eglise d’Angleterre
dans son ensemble, méme a I’époque qui nous concerne et en dépit des
theses sur le « Calvinist consensus » dans 1’historiographie.

République / Republic /| Commonwealth: ce terme n’a pas
nécessairement a la période moderne le sens d’opposition a toute forme de
monarchie qu’il a acquis progressivement par la suite (et la période
« républicaine » du Commonwealth cromwellien a contribué a cette
évolution sémantique). La res publica (« chose publique » / « bien
public ») désigne spécifiquement en latin le régime romain républicain
(chronologiquement entre la monarchie et ’empire) per¢u comme un
régime mixte, c’est-a-dire une combinaison des formes classiques de
monarchie, aristocratie et démocratie. C’est un régime « constitutionnel »,
réglé par des lois et non régi par des décisions arbitraires, et surtout un
régime qui a en vue le bien commun et non le bien exclusif de ses
dirigeants (comme dans la tyrannie, 1’oligarchie et I’ochlocratie). Ainsi les
citoyens/sujets anglais du XVI° siécle peuvent-ils penser qu’ils vivent dans
une « république monarchique » des lors que leur roi n’est pas un tyran et
qu’il respecte les formes 1égales (de la Common Law et de la législation
parlementaire par exemple).

Sabbatarianisme / Sabbatarianism (adj. Sabbatarian) : doctrine
chrétienne qui insiste sur un respect strict d’un certain nombre de pratiques
religieuses et sociales pendant le jour du Seigneur (le dimanche pour la
plupart des confessions chrétiennes, mais pas toutes), notamment son
caractere de jour de repos chomé mais non festif, entiérement consacré a
Dieu (suivant le commandement : « Remember the sabbath day, to keep it
holy »). Les sabbatariens, dont certains puritains, sont parfois accusés de
«judaiser » en transférant indiment au dimanche chrétien certaines



caractéristiques et justifications du shabbat juif. Les puritains considérent
généralement que les distractions habituellement pratiquées le dimanche
sont a proscrire : les jeux de ballon et de cartes, les danses et la
consommation excessive d’alcool en particulier.

Sacrement / Sacrament : rituel pratiqué dans les confessions chrétiennes
et qui est un moyen de transmission, de partage et ce réception de la grace
divine. Le catholicisme reconnait traditionnellement sept sacrements (le
septénaire sacramentel), mais le protestantisme n’en reconnait que deux :
le baptéme et ’eucharistie, et justifie cette réduction en raison de leur
institution scripturaire indubitable, a la différence des autres sacrements
catholiques. La conception elle-méme de ce qu’est un sacrement peut
varier. Ainsi dans le catholicisme, il est considéré comme un « vaisseau de
grace » divine, un instrument par lequel 1’Eglise distribue la grace dont
elle a en un sens les clefs, et ce, par le truchement exclusif du clergé
consacré. Dans le protestantisme, ou cette exclusivité sacerdotale est
radicalement critiquée, des conceptions différentes existent. Un sacrement
est par exemple dans la conception zwinglienne un sceau qui renouvelle
I’alliance et la promesse originelle du christianisme par une forme de
connexion mémorielle avec Dieu et le sacré.

Saint ou Sainte / Saint : un des termes, parmi de nombreux autres (voir
godly) par lesquels les puritains peuvent se désigner eux-mémes en tant
qu’ils sont des élus de Dieu. L’emploi de ce terme est a bien distinguer du
sens qu’il a dans le catholicisme par exemple, ou il en est venu a désigner
des figures chrétiennes exceptionnelles, diment reconnues par I’Eglise
apres leur mort, et qui peuvent agir en tant qu’intercesseurs aupres de Dieu
dans les priéres des croyants (parfois avec des pouvoirs et des fonctions
spécifiques). La croyance en l’existence de saints en ce dernier sens
« papiste » est superstitieuse, idolatre et blasphématoire pour les puritains.

Salut / Salvation : vie éternelle en paradis apres la mort. Le christianisme
est généralement considéré, en compagnie d’autres religions (par exemple
le bouddhisme, méme si cela mérite discussion) comme une religion du
salut, au sens ou le message chrétien fondamental propose une forme de
délivrance, un chemin de libération — ici de I’emprise du péché et de celle
de la mort (les deux sont liés dans le christianisme).

Sanctification / Sanctification : la sanctification est une des dernieres
étapes dans I’ordre du salut (ordo salutis), et elle désigne le processus par
lequel nous devenons progressivement meilleurs et « saints » de manicre
certes toujours imparfaite en cette vie (ce en quoi elle differe de la
« glorification » paradisiaque). Les différentes confessions chrétiennes ne
s’accordent pas nécessairement sur la séquence exacte des étapes de



I’ordre du salut, ni sur I’idée d’une séquentialité intégrale (logique ou
chronologique), ni non plus sur la signification exacte de chacune d’entre
elles. Pour les puritains, la sanctification reléve évidemment du travail de
la grace en nous, sans mérite de notre part (voir grace et prédestination),
et Calvin la traitait d’ailleurs en paralléle avec la justification dans
I’ Institution. Des controverses trés violentes ont pu éclater au sein du
puritanisme (comme la querelle de I’antinomisme) qui impliquaient des
divergences fortes relatives notamment a la sanctification.

Schisme (schismatique) / Schism (schismatic / schismatical): un
schisme représente une des calamités qui peuvent affecter 1’Eglise
chrétienne, le fait de se scinder ou de se fissurer en raison d’un désaccord
momentanément irréconciliable entre différents groupes de chrétiens qui
¢taient auparavant en communion et donc réunis en une méme
communauté. Etre schismatique est un grand péché: cela revient &
déchirer le « manteau du Christ » (1’Eglise) peut-étre pour des motivations
injustifiables (orgueil, envie, ressentiment, etc.). L’histoire des Eglises
chrétiennes est constellée de schismes (le Grand Schisme de 1054 par
exemple, qui sépare I’Eglise d’Occident, matrice du protestantisme et du
catholicisme modernes, de nombreuses Eglises dites orthodoxes). Du point
de vue catholique, les protestants sont schismatiques : ils ont quitté le giron
de I’Eglise véritable, mais les protestants leur renvoient bien entendu
I’accusation en affirmant que c’est 1’Eglise catholique qui en s’écartant du
message et du modele évangélique est devenue elle-méme schismatique
des les débuts du Moyen-age. L’irénisme désigne a contrario la tentative
individuelle ou collective pour surmonter les divisions des Eglises
chrétiennes, avec peu de réussite aux XVI°® et XVII® siccles.

Scripturaire / Scriptural (adj.) : qui est contenu dans les Ecritures sacrées
(le canon biblique reconnu par une confession chrétienne) et qui fait donc
autorité, particuliérement pour des protestants.

Sécularisation / Secularization : passage et transformation de quelque
chose (objet, geste, institution, idée, groupes...) depuis la sphére religicuse
ou sacrée vers un domaine profane. On peut distinguer la sécularisation-
transfert, qui préserve un certain nombre de caractéristiques lors de la
translation, et la sécularisation-effacement qui substitue et recouvre (Jean-
Claude Monod). Certaines théories de la modernité ont cru repérer un
mouvement général de sécularisation en cours depuis le XVI° siecle au
moins en Occident.

Séparatisme (séparatiste subst. et adj.) et semi-séparatisme /
Separatism (seperatist) et semi-separatism : posture ecclésiologique
associée a des groupes, puritains ou non, qui décident de quitter I’Eglise



d’ Angleterre et de cesser d’étre en communion avec elle (voir notamment
I’entrée Browniste). L’expression « semi-séparatisme » a été employée
pour se référer a la position de compromis de ceux qui, tel Henry Jacob,
admettent rester en communion avec I’Eglise d’Angleterre qu’ils
considérent toujours comme une « Eglise véritable » parmi d’autres, mais
qui s’en écartent néanmoins sur des points cruciaux. Le
congrégationalisme américain puis anglais est issu en partie de cette
tradition ecclésiologique elle-méme plurielle, avec des racines
¢lisabéthaines, et qui n’adopte pas toujours, voire pas souvent, les versions
les plus rigides du séparatisme.

Sermon / Sermon : discours prononcé par un prédicateur en chaire
(pulpit) dans la perspective de proclamer I’Evangile (Gospel), d’enseigner
la doctrine et d’exhorter a la vertu. Remontant aux origines du
christianisme, la prédication est I’une des missions assignées par Jésus a
ses disciples (Mc 3, 14). En tant que genre de discours, le sermon connait
de multiples évolutions. En Angleterre, aux XVI° et XVII° siecles, il prend
la forme d’un commentaire biblique préché a partir d’un verset d’appui
extrait des Saintes Ecritures (appelé fext), dont le but est d’aider les
fidéles a s’approprier le message évangélique. Cet exposé peut se
structurer de diverses manicres, mais les prédicateurs puritains (preachers)
optent souvent pour le schéma appelé « doctrine and use » : le sermon met
alors I’accent sur les différents points de doctrine que 1’on peut déduire du
verset d’appui, et décrit, pour chacun de ces points, 1’'usage concret que
peuvent en faire les fideles dans leur pratique religieuse quotidienne. Les
protestants, et singuliérement les puritains, font de la prédication
(preaching) un moyen de conversion privilégié. Pour pallier le manque de
prédicateurs diiment formés, des homélies officielles sont publiées en 1547
et en 1563. 1l s’agit de discours relativement courts, centrés sur des points
de doctrine et de morale, que les pasteurs incapables de composer leurs
propres sermons peuvent se contenter de lire a leurs paroissiens. Les
puritains sont souvent préts a parcourir de longues distances assister a des
préches a leur golt, une pratique que les détracteurs du puritanisme
essaient de dénigrer en la qualifiant de gadding ou sermon gadding.

Sotériologie / Soteriology : théorie du salut (individuel ou collectif), de
ce qu’il nécessite et de la manicre dont il peut étre atteint.

Supralapsaire / Supralapsarian : voir ’entrée Prédestination.

Vocation / Calling : le terme de « vocation » a deux sens distincts. Il fait
référence d’une part a la vocation civile et religieuse de chacun, qui dépend
de la situation (sociale, professionnelle, etc.) dans laquelle on est né et
implique certains devoirs et obligations, comme par exemple 1’obéissance



aux autorités civiles. Il peut également faire référence a 1’une des
premiceres étapes de I’ordre du salut (voir sanctification pour ce concept) ;
la vocation correspond alors au moment ou I’élu entend 1’appel intérieur
de Dieu et entame un processus de conversion.

(The) Word of God | Parole de Dieu : désigne le message biblique et
métonymiquement la bible elle-méme en tant qu’elle contient la révélation
divine.



